La CRR a déménage au
28, rue Lhomond

75005 Paris

a vraL dire..

LETTRE DE LA CRR N°6

COMMISSION

7°6

RECONNAITRE LA BLESSURE,
REPARER LA PERSONNE

3E TRIMESTRE 2024



Sommaire

03

03

05

09

10

14

16

20

21

23

Edito par Antoine Garapon

«Save the date»: colloque CRR 12 décembre 2024

Regard.: Olivier Abel, philosophe

L'ceil du psy: Guillaume Monod

Le point de vue d'un pédiatre: Francois Bernard, membre de la CRR

En Espagne, une nouvelle commission pour la réparation

des victimes d'abus sexuels dans I'Eglise

L'expérience de la CRR confrontée a 10 ans de pratique de

justice restaurative en France: valentine Biick
Les chiffres clés de la CRR
Retours des congrégations : Timothée Brunet

Extrait: livre de Tomas HALIK, De namiddag van het christendom

(Lapres-midi du christianisme)

O,



»
®
Edito
par Antoine Garapon,
président de la CRR

Ily a trois ans, la CRR s’installait dans les locaux du
226 rue du Faubourg Saint-Honoré ; trois années
d’expérimentations, de taitonnements, d’ajustements
incessants, d’élaboration collective avec les victimes
et les congrégations partenaires.

Ce premier cycle d’activité sera ponctué par
plusieurs rapports : les deux premiers porteront
respectivement sur la perception du travail de la CRR
par les congrégations et sur le ressenti des victimes
ayant bénéficié d’'un accompagnement ; ils sont en
cours de réalisation par des personnes externes a la
CRR. Les deux autres, qui sont issus de groupes de
travail internes, concerneront les relations avec les
instituts du point de vue de la CRR et sur la justice
restaurative. Les premiéres conclusions du troisiéme
chantier sur les manipulations du sacré dans les
agressions sexuelles, seront remis ultérieurement.

Ces travaux seront rendus publics lors d’un colloque
le 12 décembre 2024 aux Facultés Loyola Paris
(35bis, rue de Sévres 75006 Paris (entrée gratuite
sur inscription). Le premier objectif de ce colloque
public est de rendre compte de notre activité a toutes
les parties prenantes - principalement les victimes et
les congrégations - et a notre mandant c’est-a-dire la
CORREF. Mais nous voudrions ouvrir cette rencontre
a toutes les personnes ou les associations militant
contre les violences sexuelles dans d’autres milieux
(le cinéma, le spectacle vivant, les arts plastiques, le
sport ou I’éducation). Celles-ci pourraient en effet
étre intéressées par notre expérience en vue de leur
action dans leur propre milieu.

Nous organisons donc ce colloque de facon a
distinguer dans notre bilan ce qui est transposable
de ce qui est propre au milieu religieux. C’est la
raison pour laquelle, inspirés par ’exemple



espagnol, nous avons choisi de présenter nos travaux
sous la forme de «principes directeurs ». Ceux-ci ne
sont ni des regles, ni une méthode mais plutot la
caractérisation d’un certain esprit a installer parmi
les différents partenaires de justice, la nécessité de les
identifier et de clarifier les engagements de chacun;
I’établissement d’une chronologie a respecter si 'on
veut aller jusqu’au bout, la définition d’un cadre et

la formulation d’un projet annoncés dés le début

de facon a ne pas soulever de faux espoirs, et bien
d’autres choses. Charge a chacun de les accommoder,
de les éprouver voire de les modifier. Notre but n’est
pas de se poser comme modéle mais plutot comme
un exemple car si le premier se reproduit, le second
inspire.

Je suis convaincu que I’expérience de la CRR peut
aider a dépasser le stade de la dénonciation, qui est
une premiere étape incontournable, pour parvenir
au stade plus actif, mais plus délicat aussi, de la
réparation car il consiste en une action positive donc
et d’une prise de responsabilité a I’égard d’un public.
C’est une tache plus exposée que la premiére parce
qu’elle engage une action collective en direction
d’une catégorie bien déterminée de victimes. Il se
trouve que la CRR et ’'INIRR sont les premiers a
avoir franchi ce cap et effectué ce travail en taille
réelle C’est-a-dire en appliquant un méme traitement
restauratif a toutes les victimes d’agressions sexuelles
commises dans un cadre spécifique bien délimité :
celui d’une congrégation ou d’un diocése. C’est une
premiere, ceuvrons pour en faire une référence.

®



Regard

d'Olivier Abel. philosophe, pendant quatre décennies. professeur de philosophie
et d’ethique a l'institut protestant de théologie (a la faculté libre de théologie
protestante de Paris puis a la faculté de théologie protestante de Montpellier),

aujourd’hui émeérite.

Humiliation, amour et justice

C’est en travaillant sur I’humiliation que j’ai
vraiment réalisé que le rapprochement excessif

- rapprocher I’autre de maniére a I’avoir sous sa
coupe - est un geste extrémement humiliant. Les
gestes de familiarité, ces gestes de rapprochement
en familiarité — comme le dit le sociologue

Laurent Thévenot — font certes partie des gestes
qui établissent de la confiance et on a besoin
aujourd’hui de proximité, de chaleur dans un
monde qui manque souvent d’affectivité. Mais c’est
justement sur cette toile de fond que I’on peut se
dévoyer dans un rapprochement excessif, ot I’on fait
de I’autre sa chose. Le rapprochement de I’esclave
par son maitre hier, ou la trop grande proximité en
famille, lorsque I’autre devient le prolongement de
soi et ou on perd l’altérité, c’est la forme ancestrale
de ’humiliation. Et elle est profondément marquée
dans nos institutions, I’Eglise, I’école, la police, ...
L’entrée par ’humiliation est donc intéressante.

Il nous faut étre attentifs au risque d’humilier les
autres: en les domestiquant trop vite on peut créer
un terrain pour les abus.

Mais ce qui complique la juste distance nécessaire
dans notre rapport a ’altérité, c’est justement qu’on
a besoin de proximité, d’empathie. Cet encroisement
de I’empathie et du respect, cet entrelacs est un
idéal difficile a tenir. Il est facile de dire altérité,
respect. Mais il n’y a pas que ca dans la vie. S’il n’y
avait que du respect, la société serait bien froide.
On a besoin aussi de chaleur. Il n’y a pas beaucoup
d’endroits qui soient des lieux de chaleur. Il y a la
famille, ’'amour amoureusx, le sexe, I’Eglise... Partout
au fond ou il y a le mot amour il y a des forces de
rapprochement. Et on a besoin de ces forces de
rapprochement. Mais comme on vient de le dire,

ces lieux d’amour sont aussi des lieux de possibles
abus. Les forces de rapprochement peuvent étre
dangereuses. Je mettrais volontiers en balance

les forces de rapprochement (I’amour) et les

forces de distanciation (la justice). Et il y a parfois
conflit entre ’amour et la justice, I’éternel conflit
entre les forces de rapprochement et les forces

de distanciation, «de juste distance». En fait on a
besoin des deux. Et il n’y a pas de proximité sans
distance.

Sexe et péché. Elargir notre morale

Véronique Margron, dans la postface du livre de
Laetitia Atlani, Christine Lazerges et Joél Molinaro
Violences systémiques dans I’Eglise, évoque le verrou
du sacrement de pénitence en notant que c’est un
verrou qui situe le dire sur la sexualité dans le lieu
du mal, et qui par la-méme en fait un lieu mauvais,
impur. Il s’agit d’un point tres important. Dans
I’histoire du Christianisme, c’est Augustin qui a
noué le péché et le sexe, et déja I’apotre Paul, qui
fait de la chasteté I’idéal sexuel. L'instinct sexuel
étant irrépressible alors il faut le réguler par le
mariage et par la procréation mais en fait c’est
mauvais. Ceci est tres stoicien et ce n’est pas du tout
biblique. I1 y a des points sur lesquels nous devons
théologiquement résister a I’apotre Paul, a cette
énorme tradition, dans nos Eglises tant protestantes
que catholiques. Ce fut I’'une des originalités de la
Réforme, ici alliée avec la Renaissance, lorsque les
Réformateurs, traduisant le texte biblique en langue
vernaculaire, découvrent beaucoup de textes, celui
de la Genese, ou le Cantique des cantiques — ou le
couple est considéré comme primordial, sans qu’il
soit question de mariage ou d’enfants. Au miroir des
Ecritures, tout cela semble voulu par Dieu et dans la
main de Dieu, tant les passions les plus sombres que
les passions les plus heureuses.

Marguerite de Navarre, la sceur de Francois ler,

qui a écrit un Miroir de I’ame pécheresse, propose
dans L’Heptaméron, une série d'histoires tantot
magnifiques et tantot épouvantables sur le sexe. Des
histoires qui ont parfois lieu dans des communautés
religieuses, des histoires de violences, de violence
sexuelle, d’abus, d’autant plus horribles que cachées.
Mais aussi des histoires droles ou simplement belles,
émouvantes. Et justement, ce qui distingue les
histoires magnifiques des histoires épouvantables
C’est que chaque fois que ’homme veut faire I’ange il
fait la béte...

Et donc si les psaumes, les textes bibliques, avec
toutes les passions humaines, sont bien dans la
main de Dieu il faut élargir notre morale et sortir
d’un certain stoicisme. Ce qui est ennuyeux, mais
un peu obligé, c’est que toute réponse légitime a

un vrai probleme génére un nouveau probléme,

que I’on met un peu de temps a percevoir, car il est
dissimulé sous le probléme dominant. Avec MeToo,
qui répond a des situations insoutenables, on risque

&



de voir le retour d’une morale rigoriste ou bien

néo-libérale (du moment qu’il y a consentement),
mais de toute fagon tres étroite, ne prenant pas en
compte ’'amplitude de la vie humaine. 1l va falloir
un élargissement éthique de notre morale. Ricceur

dit qu’avant la morale il faut penser I’éthique, qui en

est le socle, et qui dit la visée a la vie bonne, avec et
pour autrui, dans des institutions justes, ce qui veut

dire qu’il faut d’abord faire crédit au bon, au désir du

bon.

Les humains veulent d’abord du bon. Apres, en
voulant le bon ils peuvent faire le mal. Mais il faut
commencer par penser ’innocence du désir du
bon, et donc y compris bien sir de la sexualité. Le
dévoiement se fait sur un fond d’innocence qu’il
faut commencer par établir. C’est parce qu’il y a
une orientation légitime vers le bon que ’on peut
critiquer le dévoiement et ’abus. On risque sinon
de manquer le désir du bon qui est derriére tout
ca. C’est évidemment un peu a contretemps de
dire cela dans le contexte actuel mais sinon on
risque de réarmer une morale puritaine. Au sens
du puritanisme du XIXe¢siécle. Le XIX¢siecle, sa
morale bourgeoise, tant dans le monde catholique
que protestant, a fait beaucoup de mal. Le XIXéme
c’est un énorme rideau, une chape de plomb, qui
nous cache les grandeurs et les beautés des siecles
antérieurs qui sont completement oubliées, comme
effacées par ce verrou qui considére que tout cela

c’est du mal. Et qu’il faut le cacher. Mais au contraire

il faut dire qu’il y a du bon, il faut repartir des
textes majeurs de la tradition biblique qui sur ce
point-la sont tres différents de la morale romaine,
de la morale stoicienne. Tout commence avec
Iaffirmation qu’il n’est pas bon pour ’homme d’étre
seul.

Autorité et institution

La mise a part des prétres comme représentants de
Dieu, cette sacralisation, cette verticalité, structure
profondément notre conception de I’Eglise, dans
I’Eglise romaine, et aussi de I’Etat, dans la société
francaise. Aujourd’hui chez nous on a laicisé tout
cela en plagant le peuple a la place de Dieu. Et
donc le divin s’est déplacé. Mais en fait on a laissé
en place la méme conception verticale du divin.
En méme temps faudrait-il des organisations plus
horizontales, comme ce que les Eglises calvinistes,
I’Eglise reformée de France, ou d’autres, ont
diversement essayé ? On voit qu’on a besoin d’un
niveau de verticalité, et Il y a une légitimité de
l’autorité du fait qu’il y a forcément une asymétrie
entre I’ancien et le nouveau, ou entre le fort et le

faible, qui doit étre protégé. Par ailleurs quand il n’y

a que de I’horizontalité, alors tout devient contrat.
Il y a donc deux risques de dévoiement de
PInstitution. Soit on réduit I’institutionnalité a la
domination, au pouvoir - et ¢a existe-, c’est alors
un dévoiement de ’autorité et de I’institution
verticale, soit c’est I’institution horizontale du
pacte qui est dévoyée au point de tout réduire a des
contrats privés. Quand il n’y a plus de domination

il n’y a plus d’institution et lorsqu’il n’y a plus que
des contrats il n’y a plus d’institution non plus.
Linstitution se joue entre les deux.

On a donc besoin d’égalité, d’accorder a tous, et

de favoriser pour tous, des capacités égales, et
notamment la capacité a quitter, a partir, a rompre
un pacte inégal. Mais on a aussi besoin d’autorité, et
de reconnaitre I’importance de la défense du faible
par le fort. Or ’intention de I’autorité est de faire
grandir, que le faible devienne moins faible et monte
en capacité et en responsabilité. Qu’il retrouve une
place autonome. Cette dialectique nous amene a la
juste autorité. Lautorité n’existe que dans la mesure
ou elle est reconnue, et librement consentie. Quand
elle s’impose ce n’est plus ’autorité, elle s’appuie
alors sur un pouvoir, une domination, un dispositif
technique ou juridique ; mais ce n’est plus ’autorité.
Il n’y a d’autorité que reconnue par I’émancipation.
Mais le signe de ’émancipation, sa preuve si I’'on
peut dire, c’est que I’on peut se retourner pour
reconnaitre qu’on a été autorisé, approuvé, qu’on
nous a donné de quoi nous émanciper. Lautorité se
mesure a la capacité des sujets de I’autorité a dire
leur gratitude : on ne peut pas dire merci tant qu’on
ne s’est pas émancipé.

Croire la parole des victimes, le role important
de la CRR

Revenons a ’humiliation et aux violences sexuelles.
J’ai été frappé de certaines phrases, et des pleurs
d’une personne qui disait «Ils ne m’ont pas crue!»
C’est est un point essentiel des humains: ils ont
besoin que leur parole soit créditée, que I’on fasse
confiance en leur parole. Un humain dont on
dénierait toute confiance en sa parole serait défait,
détruit. Je mets cela en lien avec I’humiliation.
L’humiliation fait taire, elle s’attaque au visage du
sujet parlant, elle détruit notre capacité de parler.
«Ta parole ne vaut rien» -.

Limmense vertu de la justice restauratrice c’est

le temps long de la réhabilitation par rapport au
temps court de la justice classique. Avant I’énoncé
de la parole, puis du jugement, il faut de I’écoute.
C’est fondamental. Antoine Garapon a bien travaillé
a cela dans la méthode de la CRR, et en général
dans son analyse du théatre de la justice : donner

de I’'audience a la parole, donner thédatralement de
l’audience a la plainte. Faire écouter. Montrer a

la victime qu’on I’écoute, qu’elle est entendue, et
qu’on va la faire écouter a d’autres. Que toutes les
plaintes sont entendues. Ce crédit fait a la parole, ce
travail d’audience, fait partie du «je te crois ». Tout
le travail des commissaires de la CRR qui consiste

a écouter, a enregistrer, est vraiment important. La
force de I’écoute fait passer «du statut de victime a
celui de témoin », selon une phrase magnifique ainsi
recueillie.

Lexorbitant pouvoir de pardonner

Dans un tout autre contexte (la cache de criminels
nazis), le prieur d’un monastere avait eu la

/2
&



malencontreuse idée de dire : « Notre affaire c’est

le pardon, et nous lui avions pardonné...». Ce
prétendu pouvoir de pardonner est étonnant, et a
vrai dire exorbitant. Comment une institution peut-
elle s’accorder le pouvoir de pardonner a la place
des autres ? C’est peut-étre le centre du sujet. La
délégation du pardon au prétre permettait de gérer
entre-soi les abus sexuels.

Pour beaucoup le pardon est tout de suite quelque
chose de religieux, au sens ot la religion est
porteuse d’une sorte de hiérarchie invisible, ot
Dieu serait au sommet du monde, au-dessus

des rois etc. Mais il faut protester contre cette
conception du pardon, qui n’a rien a voir avec le
religieux, en tout cas avec ce religieux-la. Le pardon
effectif, le pardon moral en quelque sorte, suppose
quelques conditions, et c’est en quelque sorte un
pardon a condition de justice. En ce sens-1a il n’est
envisageable qu’apreés la justice. D’ailleurs ces
conditions ne suffisent pas car on ne peut jamais
imposer a quelqu’un ni de demander pardon, ni de
pardonner. En un certain sens justement le pardon
a quelque chose de trés archaique : c’est comme

la vengeance, il n’y a pas d’institution du pardon
possible, il n’y a pas de tiers possible, personne ne
peut ni pardonner ni demander pardon a ma place. Il
n’est pas délégable.

11 faudrait donc distinguer deux fonctions
absolument différentes. La fonction du tiers qui

me dessaisit de ma vengeance, qui fait entendre
ma plainte, qui la restitue et qui la retourne vers
I’avenir dans une société qui demande a étre apaisée
— aprés un travail de mémoire et de réparation - Et
puis le pardon que ’on ne peut pas déléguer, et que
nul ne peut faire a ma place. C’est sans doute un
neceud du probléeme de nos institutions. Si pour Max
Weber I’Etat a le monopole de la violence légitime
I’Eglise s’est arrogée le monopole du pardon. Le
monopole du pardon est un dévoiement du pardon,
car nul ne peut s’approprier le monopole du pardon,
cela correspond a une théologie trées verticale d’un
Dieu au pouvoir régalien de faire grace, de punir,

et de pardonner. Alors que théologiquement, avec
I’incarnation, Dieu se dessaisit de ce pouvoir. Avec
la naissance a Bethléem, Dieu descend dans la
condition humaine. On change complétement de
paradigme : Dieu n’est plus la-haut sur ce trone
absolu. Il descend parmi nous, au cceur de la
condition humaine.

On a du mal a comprendre cela mais Jésus n’a cessé
de le dire « Pardonne nous comme nous pardonnons ».
C’est a nous de commencer. C’est Hannah Arendt,
mieux que les théologiens tres arrétés sur la position
verticale de Dieu, qui a percu cela dans de nombreux
passages des Evangiles qu’elle cite : Jésus ne cesse
de dire autour de lui que les humains ont le pouvoir
de pardonner et de promettre, de délier et de lier.
Que ce n’est pas le pouvoir d’un Dieu trés haut, ni
d’un Roi ni d’un prétre. Nul ne peut le faire a notre
place. C’est ce qui s’exprime magnifiquement dans
cette commission Justice et réparation en Afrique du

Sud lorsqu’une vieille femme se révolte et s’exclame
devant Desmond Tutu : « mais c’est mon mari qui est
mort, vous ne pouvez pas pardonner a ma place ! ».

Il est trés important que la justice introduise en tiers
I'interdiction de se venger soi-méme, mais il est non
moins important que I’Eglise entende que chacun

a le pouvoir de pardonner et de promettre. C’est

sur cette base-la qu’il faut repenser la synodalité et
méme la démocratie. C’est le coeur de la démocratie.
La démocratie au fond repose sur la fragile
possibilité accordée a chacun de se délier et de se
lier. On peut mettre la justice aussi haut qu’on veut,
tant que les forces de vengeance sont la la société
peut étre détruite. Quand Jésus dit « c’est vous qui
avez ce pouvoir-1a», ce pouvoir de pardonner, et

que I’Etat, I’Eglise ne peuvent rien faire si vous ne
pardonnez pas, il ouvre le chemin d’un théologico-
politique moins vertical, et plus horizontal. Ce qui
peut étre terrible d’ailleurs. On peut étre a la merci
de la vengeance, qui peut tout emporter sur son
chemin.

Le projet de réforme de I’Eglise avec la synodalité
n’intervient pas par hasard au moment ot toutes
ces affaires d’abus ont été révélées. Il y a un lien
trés étroit entre les deux, la synodalité étant

seule vraiment apte a répondre a un probléeme

aussi systémique. Je me méfie un peu du mot
démocratie s’agissant de I’institution ecclésiale. Les
communautés religieuses n’ont pas vocation a étre
des lieux de démocratie au sens historique du terme.
Mais oui, elles ont besoin d’étre pleinement des
lieux de synodalité.

La scéne tragique

Ricoeur ne cesse de revenir a la tragédie grecque, a
I’Orestie d’Eschyle. Les terribles Erinyes, déesses de
la vengeance, comparées a des chiennes assoiffées
de sang, sont sur la piste d’Oreste, meurtrier lui-
méme de sa meére pour venger son pere. Athéna, la
déesse de la Cité apaisée et juste, va chercher a les
apaiser, et a la fin de I’Orestie elle deviennent les
bienveillantes Euménides. Mais cette transfiguration
n’est pas due a la victoire d’Athéna, mais au
contraire au fait qu’Athéna, loin de les humilier,

leur reconnait une place centrale dans la cité, en leur
disant : «vous n’étes pas vaincues ». C’est-a-dire en
reconnaissant qu’il n’y aura pas de paix possible,

de bonheur, de naissances, sans elles. Elle leur dit
qu’on « On a besoin de vous », et que cela ne dépend
que d’elles. C’est cette parole-la qui convertit les
puissances mortelles de la vengeance en puissances
bienveillantes de la vie. Il me semble que cette
fonction théatrale de la tragédie grecque devrait
étre la fonction d‘une Eglise qui renoncerait au
monopole du pardon. Les religions peuvent abriter
les puissances de la furie, elles I’ont souvent fait,
mais elles ne trouvent leur sens que lorsqu’elles
effectuent ce travail de conversion des puissances
de haine en puissance de bonté. Le sens du religieux,
disait Ricceur lisant Kant, c’est de restaurer le fond
de bonté. C’est plutdt ca la fonction de nos Eglises,

)



ce travail de conversion, mais cela suppose de
reconnaitre les puissances du mal, de reconnaitre les
capacités des humains a faire leur propre malheur.
Le travail de conversion suppose évidemment de
reconnaitre que ces pulsions existent, et en quelque
sorte de leur faire face pour les civiliser.

C’est je crois la grande force de la liturgie. Il faudrait
davantage encore la rethéatraliser, au sens de la
tragédie grecque : dans nos liturgies on commence
par la louange, par I’émerveillement d’étre nés,

de nos existences, puis on descend dans I’aveu et

la confession du mal. On est capables du pire. Il

faut rentrer dans ce travail liturgique de la prise de
conscience de la capacité au mal. Ne pas mesurer
notre capacité au mal c’est déja le mal. On rentre
dans la vie éthique en mesurant que nous sommes
des animaux dangereux. Véronique Margron écrivait
«Il existe toujours des formes de déni. Je pense que
pour un certain nombre de personnes, cela suffit.
Encore il y a peu, une personne m’a dit a propos
d’un prétre agresseur : La vie est faite d’'ombres et de
Iumiéres parce qu’en méme temps, il a fait des choses
fantastiques. Mais quand on parle de la noirceur,

du crime, nous ne sommes pas dans les ombres

et les lumieres de tout un chacun». Qui, nous
sommes capables d’étre diaboliques, il faut en étre
conscients. Nous sommes puissants, intelligents,
diaboliques aussi. Il faut mesurer ¢a pour pouvoir
engager le travail de conversion et de restauration
des vraies capacités humaines. En effet Ricoeur ne
présente pas le pardon comme une capacité mais
comme une restauration des capacités anéanties,
désactivées par le mal. Le mal désactive nos
pouvoirs. Alors nous sommes démunis, impuissants.
Le pardon restaure nos capacités.

Lenjeu de la formation éthique.

A tout cela je voudrais ajouter qu’un certain défaut
de formation éthique me frappe. Dans nos sociétés,
il est de bon ton de se moquer de la morale. Et méme
dans nos facultés de théologie, on méprise souvent
la morale. On dit que 'important c’est la foi. Dans
tous les cas cela n’empéche d’ailleurs pas de faire
beaucoup de morale, mais il ne faut surtout pas dire
qu’on va faire de la morale... C’est toujours au nom
de quelque chose qui serait au-dessus de la morale.
Or cela me géne: je crois que ’on aurait besoin

de passer par une solide formation morale, qui
précisément élargirait nos catégories, mais aussi
qui les approfondirait, les rendrait plus sensibles.

Je pense que la grande tradition aristotélicienne ou
thomiste ne court-circuitait pas la morale pour aller
tout droit a la grace. Non, on passait longuement
par la morale et une morale trés incarnée. Liée a
des habitus. Faire de la vie morale une seconde
nature, par un long travail de I’habitude. La morale,
dans cette grande tradition, ce n’est pas ce qu’il
faudrait qu’il soit mais bien quelque chose que

I’on va intégrer par des exercices qui forment en
nous une deuxieme nature. Il y a quelque chose

de trés respectable dans cette tradition. Et puis

l’autre grande tradition c’est Kant. On a caricaturé
la morale Kantienne - morale universelle un peu
formelle, abstraite, disait-on, manquant de chair -
mais c’est justement faire en nous la place d’autrui,
quel qu’il soit, tout penser sous la forme d’une
réciprocité, traiter ’autre comme soi-méme et
soi-méme comme n’importe quel autre. Rencontrer
les vies des autres, les récits des autres en se disant
«et si j’étais moi-méme dans cette situation ?»
Retourner et inverser le point de vue, sans cesse.
On devrait revenir a cette morale kantienne, son
coeur est trés pragmatique en fait. Notre besoin de
formation morale pourrait trés bien s’effectuer par
la correction réciproque de la pluralité des traditions
morales présentes dans nos sociétés. Une tradition
morale qui serait la seule, qui se croirait la seule
bonne, produira tot ou tard des monstres.

©Q,



L'ceil du psy

par Guillaume Monod, psychiatre, pédopsychiatre, docteur en philosophie,
spécialisé en éthique médicale et membre de la CRR

Pourquoi est-ce que les victimes se plaignent
bien trop souvent d’une absence d’empathie a
leur égard de la part des prétres ? Une réponse
immeédiate serait de la lier au refus d’assumer
toute responsabilité. Si cela est parfois le cas, ¢a
ne I’est pas systématiquement. La triste réalité est
qu’un bon nombre de prétres n’ont jamais appris
a manifester leur empathie, car elle est une vertu
a laquelle la théologie ne s’est quasiment pas
intéressée.

L’absence d’empathie dans le corpus théologique
n’est pas une erreur de la part des auteurs, elle est
un choix. La théologie catholique définit quatre
vertus cardinales: la justice, la prudence, la force,

la tempérance, et trois vertus théologales: la foi,
I’espérance et la charité. Si la charité est amour,
aumone, générosité, et s’apparente a I’empathie, elle
ne peut cependant pas la remplacer.

La charité est un don gratuit, don de soi, d’une aide
matérielle, d’un soutien spirituel ; ’empathie est
reconnaissance et compréhension des sentiments
et des émotions d’autrui, accompagnée du désir

de partager et consoler. Sentiment de solidarité et
d’humanité, ’empathie n’est pas un don mais un
mécanisme de projection et d’identification - la
charité s’apparentant a celui de la sublimation. Or,
les seules projections et identifications demandées
au prétre sont sur la personne de Jésus. Toute
identification sur une figure sainte, mystique ou
biblique se fonde sur la trinité, et projette le prétre
hors du domaine de la transgression vers le domaine
du sacré. Paradoxalement, le sacré fait barrage a
I’empathie, car il appartient a la transcendance et
I’empathie a 'immanence.

De nombreux théologiens affirment que les victimes
sont «le cri de Jésus ». Cette formule, a ’'ambiguité
manifeste, est interprétée par les prétres agresseurs
comme étant la consigne institutionnelle que la
victime est indigne de considération, car le supplice
de la croix a déja mis un point final a toute demande
de reconnaissance et de réparation individuelle et
humaine. Reconnaitre le cri des victimes comme
étant le leur en propre, c’est dévaloriser le sacrifice
de Jésus, au risque de le nier.

Reconnaitre I’existence de victimes au sein de
I’institution catholique, c’est reconnaitre leur
témoignage, ce qui signifie leur martyr. Pour
reprendre le mot de Tertullien: «le sang des martyrs
est semence des chrétiens ». Les victimes brouillent
la notion de martyr et induisent dans I’Eglise une
rivalité entre les fideles et les saints, le profane et le
sacré. Si tous les martyrs sont égaux, certains le sont
plus que d’autres, et les victimes des atrocités des
prétres ne peuvent pas étre une semence, car elles
accusent I’Eglise au lieux de I’honorer.

De nombreux prétres font néanmoins la démarche
de reconnaitre et réparer les victimes, car leur
empathie se manifeste par accident et non par
essence. Elle est le produit de leur intuition et non
de leur formation, de leur humanité et non de leur
ordination. Une théologie de la reconnaissance et de
la réparation ne sera possible que lorsque I’empathie
aura rejoint les vertus catholiques, si ce n’est les
théologales, au moins les cardinales.

()



Le travail de commissaire
a la CRR: le point de vue

d'un pédiatre

par Francois Bernard, membre de la CRR

Comment accepter de rejoindre la CRR comme
«commissaire », sans mesurer avec une certaine
appréhension, le poids de I'engagement, sans
s'interroger sur sa légitimité a le faire, et sans une
certaine dose d'inconscience ?

La recherche des causes d'un «mal », aussi
complexes soient-elles, rendre pensable
I'impensable, pour aboutir a un ou des «remedes »,
donc a une prévention des violences sexuelles dans
I'église, a d( aussi parler au pédiatre que je suis ; la
grande majorité des victimes étant mineures.

L’accueil rassurant et amical que j'ai recu lors de
mon premier entretien, les premiéres rencontres
avec les autres membres de la commission,

leur sérieux et leur bienveillance, la qualité de
l'organisation interne de la CRR et des formations
qui nous étaient proposées, ont fait le reste.

J'avais, malgré une longue pratique de pédiatre a
I'hopital et en ville (bien loin de couvrir tout le
champ de la pédiatrie), conscience de la nécessité
de laisser de cOté ma casquette professionnelle et
d'accepter cette part d'ignorance, inconfortable
mais salutaire, a laquelle me confrontait I'inconnu,
l'inédit et la singularité du travail de commissaire a
la CRR.

Pour autant, il m'est apparu peu a peu qu'il y avait
des points d'articulation entre ce que je découvrais
et apprenais a la CRR, et mon expérience de
pédiatre. Points sur lesquels je pouvais m'appuyer,
qui pouvaient étre source de réflexion et

d'échanges sur ce qui m'avait le plus marqué dans le
«processus » CRR d'accompagnement des personnes
victimes.

La place accordée au «sujet»

J'ai le souvenir que certains d'entre nous avaient
été surpris et interpellés d'apprendre de la part de
plusieurs personnes victimes, éprouvant un réel
mieux-étre aprées leurs premiers entretiens CRR,

qu'elles n'avaient jamais pu parler a leur thérapeute
des violences sexuelles qu'elles avaient subies
parfois aprés 10 ans voire plus de suivi.

Le poids du silence imposé ? La force du
refoulement ? La peur ? La persistance psychique des
effets de I'emprise ? Nombre de facteurs inhibants,

y compris lors des consultations médicales et

jusque sur le divan des psychanalystes, ont pu étre

a l'ceuvre pour empécher la parole des personnes
victimes, pourtant si essentielle pour elles.

Les premieres prises de parole en public des
personnes victimes , puis a la Ciase, ont contribué a
lever ces barriéres et a faire apparaitre les bienfaits
de la mise en récit de leurs histoires si douloureuses,
voire dévastatrices.

Que la parole puisse se libérer ainsi, hors cadre
institutionnel ou thérapeutique, (sans rien enlever
aux bienfaits de la psychothérapie, et a sa fréquente
nécessité, y compris pour faciliter cette prise de
parole), nous interroge. Y avait-il une sorte d'effet
magique de la CRR?

Limportance donnée a la personne est au coeur de la
justice restaurative. Comment accueillir et entendre
la parole des personnes victimes, si longtemps
empéchée, si vitale mais souvent encore si fragile et
hésitante ?

I1 fallait un cadre dédié et confidentiel, sécurisant,
car fondé sur «je vous crois» (cadre qui fait un

peu penser au «holding » de Winnicott, qui était
pédiatre et psychanalyste). Il fallait aussi une feuille
de route, et, a «1'écoute », des citoyens «lambda »
désireux que justice soit rendue. Des personnes qui
ne soient pas la en tant que spécialistes « sachants»,
ce qui pourrait produire I'effet bloquant d'une
relation trop asymétrique, et renvoyer a celle vécue
par la victime, réduite a un objet de prédation lors
des violences sexuelles qu'elle a subies.

®



Prendre le temps de se présenter, d'expliquer
notre « processus », avoir a l'esprit les contours et
la temporalité utiles a 'entretien pose aussi un
cadre. Commencer par « Que souhaitez ou que
pouvez-vous nous raconter de ce que vous avez
vécu ? », plutot que «Je vous écoute Madame ou
Monsieur » invite a une parole plus fluide, dégagée
du sentiment de devoir répondre a notre attente.

Pas facile de trouver la bonne distance, ni trop pres,
ni trop loin, pour permettre que s'installe un espace
transitionnel (encore Winnicott). Un entre-deux qui
facilite la mise en action, la circulation de la pensée
et de la parole (bien nommer les choses leur donne
justesse et réalité), aux émotions et aux ressentis

de prendre sens, sans envahir 1'un ou l'autre
interlocuteur. Savoir se situer conduit le «sujet» que
nous sommes a s'interroger : sur ses motivations,
ses désirs de soigner, de réparer, pour mieux en
préciser les piéges et les limites. Les échanges de
pratique animés par une psychologue nous aident
beaucoup pour cela.

Autant d'exigences qui devraient donner a réfléchir
tout professionnel de santé !

Pour autant, ce premier temps du processus CRR
permet souvent une mise en récit, par la victime, de
ses blessures. Et, comme un accouchement, tant il
est parfois douloureux, (re )donne naissance a un
sujet qui a été victime, qui a pu partager socialement
sa douleur et qui a envie de poursuivre son chemin
de réparation.

Cette place accordée au «sujet » interroge forcément
ma pratique pédiatrique.

Tout d'abord, fait paradoxal, ce n'est pas la pédiatrie
en tant que médecine spécialisée qui a donné son
statut de «sujet » a I'enfant, mais les éducateurs,
psychanalystes et psychologues, et enfin au contact
de ces premiers, les pédiatres « généralistes ». Cette
prise de conscience pour certains d'entre eux a
certainement modifié leur approche de I'enfant et de
sa famille donc leur pratique.

Lenfant considéré comme étre en devenir,
vulnérable et dépendant, avec des besoins
spécifiques, plutot qu'adulte en miniature est

un concept assez récent.Un enfant a son propre
«langage » du corps, un «moi» fragile, qui a besoin
d'étre reconnu et soutenu (ni trop, ni trop peu!)

des son plus jeune age (le bébé est une personne!).
Lhumain ne peut étre réduit a un objet de science,
ni une personne réduite a sa maladie, ou a son statut
de victime.

Cela veut dire, assurer en consultation un accueil
(de la parole et des émotions) et un cadre

sécurisant, propices a la confiance et a 1'écoute

des parents, souvent déroutés a leurs débuts par la
confrontation et la découverte du bébé et de I'enfant
«réels». Parler aux bébés et aux enfants, ne pas
accepter que soit utilisé le «il» pour les désigner,

ne jamais les déshabiller soi-méme, se mettre a
leur hauteur pour les examiner, ne pas toucher leur
corps sans paroles, c'est tenter en somme d'étre le
moins invasif possible en actes, et le moins intrusif
possible en paroles. Notre pratique nous apprend

le bienfondé de cette fagcon d'étre qui me rappelle
les «ingrédients » de l'accueil CRR. Mais, derriére
ces apparentes évidences, n'y a-t-il pas un message
implicite adressé a l'enfant et a ses parents : «je te
respecte, je respecte ton corps et j'accepte l'inconnu
pour moi qu'est cet espace intérieur qui se construit
en toi, ce «moi intime », que tu as le droit de
protéger de toute intrusion.

Cette enveloppe psychique dont fait partie la
pudeur, protége son corps et son «moi intime». Elle
se constitue et se fortifie tout au long de 1'éducation
et de l'individuation de I'enfant. Elle prend part,

en méme temps que l'apprentissage bien conduit
des limites, a la construction d'une altérité qui
l'autorisera a dire non et a avoir une vision objective
du monde : distinguer le vrai du faux, le bien du mal.

L'éducation «suffisamment bonne », au méme titre
que l'information, semblent importants dans la
perspective d'une approche préventive des d'abus
sexuels de I'enfant. Vaste et difficile tache quand les
chiffres les plus actualisés donnent 1 adulte sur dix
ayant subi des abus sexuels dans I'enfance!

Une anecdote me semble significative a cet égard :
je me souviens avoir demandé a une maman qui
s'apprétait a envoyer en colonie de vacances sa fille
de 8 ans, si elle avait pu la mettre un peu en garde.
Elle ma répondu qu'elle lui avait dit : «si un adulte
te demande de faire quelque chose que tes parents
ne t'ont jamais demandé de faire, tu dis non!». La
réponse de sa fille sous forme de question n'a pas
tardé : «comme faire la vaisselle par exemple ? »
S'agissait-il d'une manifestation de parfaite
innocence ou d' une esquive autant pour se protéger
que pour ne pas mettre en difficulté sa mere ?

La reconnaissance

Il est frappant que la fréquence et la gravité

des violences sexuelles aient été longtemps et
largement méconnues ou négligées par la pédiatrie
(comme d'ailleurs par 'ensemble de la société, sauf
faits divers), contrairement aux sévices physiques
infligés aux enfants (plus faciles a reconnaitre,

en particulier grace aux progrés de I'imagerie
médicale). Le voile a été progressivement levé en
France a partir des années 1990 grace au travail

des psychologues et psychanalystes d'enfant, de

/A1)
&)



quelques pédiatres « militants », des travailleurs
sociaux, de la justice (juges pour enfants) et des
services de police souvent en interdisciplinarité sans
oublier les médias. Les personnes victimes osaient
enfin prendre la parole et laisser entendre leurs
souffrances. La pédophilie devenait crime, apres
une décennie de tolérance entre 1970 et 1980 ; on
ne confondait plus violence et amour, la notion de
consentement chez les mineurs était déconstruite.
11 est réconfortant de voir que la pédiatrie depuis
la derniere décennie s'est a nouveau emparée des
questions des violences faites a I'enfant, dans une
dynamique d'interdisciplinarité.

«J'ai l'impression qu'il ma volée une partie de mon
enfance, toutel' innocence, l'insouciance et la légéreté
de l'enfance » (parole de personne victime)

Lors du «retour de mémoire », écouter un adulte
parler de son enfance, détruite par les violences qu'il
a subies, incite a ’humilité, a une grande délicatesse
devant sa fragilité, mobilise beaucoup d'émotions et
peut avoir pour nous un petit effet de sidération.

Aussi, la prise de conscience et la mesure de la
gravité des faits, de leurs conséquences sur sa vie
future, ne se fait souvent jour que peu a peu, dans
l'aprés-coup des récits, pour la personne victime
comme pour nous qui I'accompagnons.

La tres grande vulnérabilité du petit enfant et de
I'enfant est connue de tous ( particuliéerement de
ses agresseurs!). Un enfant est encore enclin a
croire et a faire ce qui lui est demandé par un adulte
Ses capacités tant physiques que psychiques a se
protéger d'une effraction prédatrice, sont fragiles,
encore immatures, d'autant plus s'il s'agit d'une
figure d'autorité, enrobée de gentillesse! Comment
resister, comment alors ne pas se sentir complice,
donc coupable (la conscience morale apparait chez
I'enfant dés 5 a 6 ans), puis honteux.

Certaines situations de carences chez un enfant
majorent la perméabilité de sa «barriére anti-
effraction ». Elles devraient étre considérées comme
facteurs d'aggravation des violences sexuelles.

La dimension perverse de certaines agressions,
I'importance des manipulations (le «grooming »),
le «diabolique » des stratégies déployées ou des
menaces utilisées, pour venir a bout d'éventuelles
résistances chez un mineur, doivent étre également
prises en compte dans l'évaluation de la gravité des
faits. A cet égard, certains récits nous dévoilent

( parfois en filigrane) :

- la fréquente «intimité » avec les familles, d'un
agresseur, souvent chaleureux et charismatique.
Ce qui lui confére une figure paternelle (aimante)

qu'il peut incarner voire méme, usurper. Chez
I'enfant victime, en attente de tendresse et de
reconnaissance, combien peuvent étre terribles
pour lui, sa confusion, sa soumission, son désir de
protéger son agresseur, en prenant sur lui toute la
culpabilité et la honte. La proximité avec l'inceste
est alors grande.

- la confusion et la violence pour un enfant d'étre
confronté brutalement a I'inconnu du charnel, du
pulsionnel de la sexualité adulte et au choc des
différences d'anatomie, alors qu'il est en quéte
d'une simple reconnaissance et de tendresse ! Qu'en
est-il également de la douleur ressentie lors d'une
pénétration, de la panique que peut provoquer la
survenue d'un saignement anal ou vulvaire dans
les suites de ’agression (I’origine en est toujours
traumatique chez I'enfant), vécues dans la solitude
d'un silence imposé et souvent profondément
intériorisé.

A I’adolescence, période vulnérable par excellence,
ol le sexuel se manifeste dans le corps et prend
corps, l'excitation sexuelle (trop souvent confondue
par la personne victime avec plaisir) peut se faire
jour au cours d'un abus. Ne pas étre capable de
«contenir » une telle excitation est une chose, la
laisser percevoir a son agresseur, en est une autre
plus dévastatrice encore.

Ces récits nous font comprendre aussi, a quel point,
la souffrance de ne pas étre entendu ni cru par ses
parents et leur entourage, confronte a la culpabilité
et a la honte éprouvées, et renforce les sentiments
d'isolement et d'abandon. Pendant la durée des
abus, la réalité d'une exclusion, fréquente par
rapport a ses pairs, accentuée par la chute fréquente
des résultats scolaires, ne fait qu'accentuer cette
souffrance...

Comment la saisir chez un enfant, lorsqu'elle se
manifeste. Le plus souvent, I'enfant ne dira sa
souffrance que de fagcon inattendue, banale et
incongrue, au détour d'une phrase, qu'il faudra
savoir «attraper au bond ». Il en est de méme

des messages «brouillés » qu'il exprime de fagon
indirecte par son comportement et son corps. Aucun
des ces symptomes n'est spécifique. Y penser, croire
ce qu'on voit, entendre ce qui est dit puis agir, ont
souvent fait défaut dans l'entourage de ces enfants.

C'est souligner ici, la puissance des forces
destructrices qui transparaissent de certains récits:
la confusion (y compris sur son orientation sexuelle
si l'auteur est du méme sexe), la culpabilité («je suis
acteur, donc complice et responsable» ), la honte
(effondrement de l'estime de soi) et une atteinte
profonde de sa capacité a construire et a vivre
l'altérité.

®



La question de la mémoire, du retour de mémoire
souvent 25 a 30 ans interpelle et incite a savoir ce
que les scientifiques ont a en dire. Les recherches
en neurosciences ces deux dernieres décennies

sur la mémoire épisodique (celle des évéenements
biographiques) montrent que méme tres tot

(entre deux et trois ans) un cerveau immature

est capable d' «xengrammer» un événement a deux
conditions: si le contenu en est marquant et le
facteur stress présent. La restitution a lieu lorsque
sont réunies a distance ces deux conditions : un
facteur déclenchant extérieur ayant «une parenté »
avec l'événement originel, et le stress qu'il génere.
Cela corrobore ce que nous entendons chez les
personnes victimes mais ne dit rien des mécanismes
du refoulement, ni de la dissociation si nécessaires
a préserver leur capacité a continuer a vivre, mais si
coliteux en méme temps.

Quant a la «reconstruction » du souvenir mise

en avant par certains «sceptiques », elle reléve
d'avantage du travail de mémoire qui a été mis

en route par la prise de parole. Ce travail donne
consistance au souvenir, en détails (odeurs,
vétements, certains traits physiques du prédateur),
et en affects rendus signifiants par 1'adulte que cet
enfant est devenu.

La réparation

C'est le véritable enjeu du processus de la justice
restaurative. Pouvoir se réapproprier son histoire
par le récit de ses blessures intimes en est une part
essentielle Si pour le médecin elle a trait au corps
organique, celui-ci est parfois obligé de réaliser que
la souffrance humaine ne se réduit pas a cette seule
dimension du corps biologique. Surgissent alors les
questions difficiles, et que nous retrouvons dans
l'accompagnement « CRR » des victimes avec les
congrégations. Par exemple :

celle de devoir prendre en compte dans ce processus,
les temporalités parfois tres décalées entre personne
victime, CRR, et congrégations.

- celle pour la personne qui a été victime ou malade,
de devenir acteur de sa réparation, nécessitant le
passage au statut de «sujet » et non plus de victime
ou de malade.

- celle du pardon (non au sens religieux) que le
sujet est capable de s'accorder ainsi que de devoir
accepter la part d'injustice dans ce qui lui est arrivé.

- celle des deuils difficiles a faire de la personne qu'il
n'a pas pu étre ni de la vie qu'il n'a pas pu construire,
de l'irréparable.

- celle de la simple nécessité de devoir passer a autre
chose pour pouvoir retrouver la force et le gotit de
vivre et de devenir témoin.

S'il y a une part indiscutable de soins (attention a
l'autre) attaché a notre facon d'accompagner, nous
ne sommes pas pour autant des soignants ou des
thérapeutes.

Comment alors envisager la fin de ce parcours
singulier. Que représente-t-elle et quels en sont
les conditions pour la personne que nous avons
accompagnée et pour l'accompagnant ?

La gravité des conséquences sur leur vie et
I’empéchement de vivre, que mettent en lumiére les
récits des personnes victimes de violences sexuelles,
incitent a leur détection des I'enfance quand on sait
leur fréquence, et a la mise en place de mesures de
prévention.

Ce que m'appris et réappris mon travail a la CRR
c'est la nécessité pour une personne qui a été
blessée souvent dans I’essence méme de ce qui
constitue son humanité de ne pas étre réduite a son
seul statut de «blessée» et se souvenir pour tout
médecin que I'humain ne se réduit pas a un «objet »
de science.

Mon souhait serait qu'un stage a la CRR soit proposé
aux étudiants en médecine.

®



En Espagne, une nouvelle
commission pour la réparation
des victimes d'abus sexuels

dans I'Eglise

L’assemblée pléniere de la conférence épiscopale
espagnole a approuvé le 9 juillet 2024 un plan de
réparation intégrale des victimes d’abus sexuels
de I’Eglise espagnole!!, établissant les principes
directeurs communs a toutes les institutions
catholiques pour garantir une action homogéne.

Pour toutes les situations ne pouvant pas étre
examinées en justice, ou pour lesquelles la justice
n’offre pas une réparation adéquate, est créée
une commission consultative pour coordonner les
réponses des institutions catholiques concernées
et pour les accompagner ( Comision Asesora para
la Reparacion Integrale - CARI). En quoi cette
commission présente des similitudes ou des
différences avec la CRR ?

Le domaine d’intervention de la CARI est

assez large. Elle concerne toutes les institutions
catholiques espagnoles et toutes leurs institutions
dépendantes pastorales et apostoliques, lucratives
ou non lucratives. Cela concerne des faits mettant
en cause tous les clercs, les membres d’institutions
religieuses mais aussi les laics ayant recu une
mission de la part de ces institutions. Quant aux
victimes, il s’agit de toute victime mineure selon
la loi espagnole ou majeure n’ayant pas usage

de sa raison. Sont exclues de ce plan, toutes les
personnes majeures vulnérables au sens d’un

abus de la relation de pouvoir, ou de I’ascendance
spirituelle ou morale, dont le consentement

n’est pas annulé mais a été conditionné par cette
relation particuliére.

La commission consultative est constituée par
I’assemblée pléniére de la conférence épiscopale.
Elle est composée de membres indépendants

de prestige : 4 juristes ; 2 médecins psychiatres
spécialisés ; 2 psychologues spécialisés ; 1
représentant de la conférence épiscopale et

1 de la conférence des religieux, nommés par

la commission permanente de la conférence
épiscopale. Ils ont un mandat d’une durée de 4
ans renouvelable une fois. La commission pourra
convoquer un représentant de victimes.

La commission peut étre saisie d’office par
I’évéque ou le responsable de la communauté
quand une enquéte préalable rend vraisemblable
les faits dénoncés. Sinon, elle peut étre saisie

a la suite d’une réclamation d’une personne se
déclarant victime ou ses représentants légaux.
Cette personne doit pour cela faire une réclamation
directement aupres de I’évéque ou du responsable
de la communauté concernée, par écrit, datée,
authentifiée par un notaire ecclésiastique,
détaillée, accompagnée de tout élément a

I’appui. Ensuite, I’évéque ou le responsable de la
communauté notifie a la personne la réception de
sa réclamation et lui donne 7 jours pour ajouter des
éléments. Puis, s’il ’estime opportun, il la transmet
a la conférence des évéques qui la transmet a la
CARI.

La CARI doit formuler ses recommandations
dans un délai de trois mois maximum a compter
de sa saisine. Pour cela, elle désigne un rapporteur
qui fait toute diligence utile. Des délais sont fixés
pour que certaines diligences soient faites a sa
demande par les institutions religieuses (10 ou 20
jours). Les diligences accomplies sont présentées
a la personne se déclarant victime qui peut en
demander copie et qui a ensuite un délai de 15
jours pour formuler des observations. Une fois
I’instruction terminée, la CARI a 20 jours pour
formuler, a partir des demandes de la personne se
déclarant victime, ses recommandations écrites

et motivées, prises a la majorité absolue. Elle est
chargée d’apprécier la vraisemblance selon des
éléments suffisamment rigoureux et d’appliquer un
bareme d’appréciation des dommages qu’elle aura
établi, avec ’aide du vice-secrétaire aux affaires
économiques de la conférence épiscopale, a partir
des barémes civils et de commissions équivalentes
étrangeres.

Les recommandations de la CARI sont transmises
a I’évéque ou au responsable de la communauté
concernée, qui sont libres de les appliquer. Ils
prennent alors une décision motivée notifiée a la
victime. S’il y a une réparation, elle est formalisée
par un accord.

WLineas de trabajo de las instituciones de la Iglesia catdlica
en Espafa; Plan de Reparacion Integral a menores y personas
equiparadas en derechos, victimas de abusos sexuales; Criterios

orientadores para la reparacion integral

®



Le choix de I’Eglise espagnole est proche de celui
de I’Eglise francaise au sens ou elle a décidé de
confier a une commission nationale, composée

de membres laics, le soin d’accompagner les
institutions religieuses dans la réponse la plus
adéquate a donner aux personnes victimes

qui ne peuvent pas se tourner vers la justice
judiciaire. Pour cela, elle met également la
victime au centre et accorde une place importante
a ’accompagnement, a ’écoute, a la justice
restaurative. Elle s’en tient également a la
vraisemblance des faits. Elle prévoit que chaque
institution de I’Eglise prenne ses responsabilités
et s’engage a réparer la victime. La compensation
financiére est évaluée a partir d’un baréme

et constitue un engagement unilatéral de la
communauté. Chaque communauté signe alors un
accord, sans clause demandant en contre-partie le
silence.

Toutefois, certaines différences sont notables.
Tout d’abord, des régles communes a toutes

les institutions religieuses ont été élaborées
collectivement et rédigées sous la forme proche
d’un reglement juridique de procédure. UEglise
espagnole reconnait des droits aux personnes se
déclarant victimes directes ou indirectes : droit

a I’écoute ; a une attention ; a une protection ; a
une assistance adéquate et intégrale personnelle
ou aux proches ; a ne pas faire I’objet d’une
revictimisation ; a une réparation intégrale, c’est-
a-dire économique, spirituelle ou psychologique,
sous plusieurs formes : par ’accueil, I’écoute et
I’accompagnement ; par une assistance intégrale :
thérapeutique ; sociale ; juridique ; économique ;
par la réparation matérielle sous la forme soit
d’une indemnisation en application d’une
décision judiciaire définitive, soit de prestations
de service concrétes, soit de compensations
économiques sous forme d’argent, reconnues

et assumées volontairement par les dioceses

et les communautés, de maniére unilatérale,

au terme d’un processus établi a cet effet. Un
principe clair de subsidiarité a été énoncé. Il
consiste a donner une priorité au traitement
judiciaire ou canonique des situations d’abus et

a la responsabilité individuelle des auteurs et/

ou des institutions, avant de recourir au plan

de réparation intégrale des victimes d’abus
(PRIVA) fondé sur la responsabilité morale de
I’Eglise. Les autorités religieuses gardent la
maitrise du processus de réparation. Tout le
travail préparatoire d’écoute, d’accompagnement,
d’assistance, semble étre confié aux cellules
d’écoute de chaque institution. La commission
est composée de membres choisis par la conférence
épiscopale. Elle n’est pas saisie directement par
les personnes victimes. Elle a un role clairement
consultatif. La personne victime n’a aucun recours
si les recommandations de la commission ne la
satisfont pas ou si I’autorité religieuse ne prend
aucune décision a la suite des recommandations.
La justice restaurative n’est pas le principe
d’action de cette commission, qui semble étre

axé sur la compensation financiére. Par ailleurs,
I’intervention de la commission consultative est
encadrée par des délais, ce qui risque d’aboutir

a une intervention plus fréquente d’avocats

aux cOtés des personnes victimes pour préparer
notamment un dossier a traiter dans un délai assez
court.

Malgré ces différences, des lecons pourraient étre
tirées du choix fait par I’Eglise espagnole. En effet,
fortes de pres de trois années d’expérience avec
PINIRR et la CRR, la CEF et la CORREF pourraient
collectivement rédiger les principes directeurs
communs de I’action de ’Eglise de France face
aux abus et aux attentes des victimes et créer

une commission unique tierce pérenne avec des
principes d’action et de composition transparents.

@



L'expérience de la CRR
confrontée a 10 ans de
pratique de justice

restaurative en France

par Valentine Biick, membre de la CRR

La CRR s’est délibérément inscrite dans le
mouvement initié en France depuis les années 2010
de la justice restaurative. Dix ans aprés le vote de la
loi consacrant en France la justice restaurativel!l, un
rapport a été publié en mai 2024 sur les « Pratiques
et effets de la justice restaurative en France ».

Un résumé de certains passages de ce rapport
permet de constater que si ’expérience de justice
restaurative sous ’égide de la CRR est assez proche
de celle pratiquée en France, elle s’en écarte sur
certains points.

I « Les pratiques de justice restaurative
« Les types de pratiques

Le rapport s’intéresse essentiellement a la pratique
des rencontres entre groupes d’auteurs et de
victimes et aux médiations restauratives®®, dont

il constate le caractére encore trés peu unifié. Le
processus proposé par la CRR s’apparente d’ailleurs
a des médiations restauratives.

» Le domaine d’application

Les violences sexuelles et intrafamiliales forment
le contentieux principal traité par la justice
restaurative en France car elles ne trouvent pas de
débouché pénal, « massivement classées sans suite,
correctionnalisées ou frappées de non-lieux »

(p- 259"). La mission de la CRR réservée aux
violences sexuelles confirme que la justice
restaurative est possible pour de telles infractions.

 Des rencontres plutot indirectes

Le rapport constate que le taux de rencontres
directes entre auteurs et victimes reste faible. En
effet, «une médiation réussie n’a pas forcément
besoin d’une rencontre pour étre restaurative » (p.
130). Limage du face-a-face largement portée vers
le grand public ne correspond donc pas a la réalité
car les personnes ne veulent pas ou ne peuvent

pas rencontrer leur auteur/ ou leur victime. La
premiére rencontre, parfois la plus importante pour
les personnes, a d’abord lieu avec les animateurs

de la mesure, dont le role d’intermédiaire est
déterminant. Les rencontres finales se font avec
d’autres auteurs, ce qui permet de «passer sa coléere
sur la figure d’un auteur quand le sien n’est pas la,
qu’il soit mort, qu’il ne souhaite pas participer, ou
qu’il ne reconnaisse pas les faits, voire continue encore
aujourd’hui de les répéter» (p. 132). En tout cas,

les personnes font toujours une rencontre avec

un «Etat incarné par des personnes bienveillantes,
fonctionnaires et travailleurs associatifs » (p. 168).
De la méme facon, avec la CRR les rencontres sont
indirectes avec I’institution religieuse et non avec
I’auteur souvent décédé.

¢ La plus-value du temps

La justice restaurative en France, c’est aussi
beaucoup de temps : minimum 100 heures pour

les rencontres détenus/victimes, 24 heures pour
un processus de médiation. Si les mesures sont
extrémement chronophages et trés aléatoires, le
temps représente une des plus grandes plus-values
de la justice restaurative.

Loi n°2014-896 du 15 aott 2014 introduisant l’article 10-1 du

code de procédure pénale et la circulaire du 15 mars 2017

2Thttps://gip-ierdj.fr/fr/publications/pratiques-et-effets-de-la-
justice-restaurative-en-france/ ; rapport publié en mai 2024, issu
d’une recherche dirigée par Delphine GRIVEAUD et Sandrine
LEFRANG, avec la participation de membres des acteurs principaux
de la justice restaurative en France que sont ’Association de
recherche en criminologie appliquée (ARCA ), I’Ecole nationale

de protection judiciaire de la jeunesse (ENPJ]), I’Ecole nationale
d’administration pénitentiaire (ENAP), I'Institut francais pour la
justice restaurative (IFJR), le Centre interdisciplinaire de recherche

appliquée au champ pénitentiaire (CIRAP).

Blgroupe de personnes condamnées et un groupe de victimes (3 a
5 personnes par groupe ), qui ne se connaissent pas, mais qui sont

concernées par un méme type d’infraction, qui échangent.

- rencontre entre la victime et ’auteur de I’infraction
4 Toutes les citations viennent ensuite du rapport et non de la

synthese.

®



La CRR est également trés attentive a accorder
beaucoup de temps a la relation.

e une pratique plus ou moins active

Malgré un engouement contemporain pour la
justice restaurative, dans un contexte de critiques de
I’institution judiciaire et de recherches d’alternative
ou de complément a la justice rétributive, le rapport
«dresse le portrait d’une justice restaurative fragile
(-...) a l’échelle nationale, mais active sur certains
territoires bien délimités localement» (p. 3 de la
synthese).

Toutes les conditions sont apparemment réunies
pour que la justice restaurative soit en France
une politique publique dynamique : appuyée sur
un cadre légal relativement clair, politiquement
consensuelle, portée par une intention politique
forte, bénéficiant d’un large consensus partisan,
objet d’investissement de nombreux débats
parlementaires, 1égitimée par des succes étrangers
et une directive européenne, et enfin soutenue et
promue par des associations spécialisées et des
professionnels convaincus.

Mais, en réalité, la justice restaurative reste précaire
et «maintenue dans une «situation d’entre-deux »,
entre politique publique nationale et initiatives
volontaristes sur certains territoires bien délimités
localement» (p. 9). Elle ne fait pas I’objet d’une
information systématique par crainte de provoquer
une augmentation des demandes sur ’ensemble

du territoire francais. Les moyens alloués a la
justice restaurative représentent seulement 1,27%
du budget dédié a ’aide aux victimes. « Compte

tenu de son rapport ambivalent avec la procédure
pénale, elle n’induit pas d’allégement clair du cotit des
procédures pénales» (p. 259). Sur la période 2014-
2023, a I’échelle nationale, 1000 personnes auraient
bénéficié de mesures restauratives pour entre 4 000
et 4 500 personnes formées a devenir praticiens

de la justice restaurative. Ce nombre est faible par
rapport a d’autres pays francophones. « Ce manque
de mobilisation est-il a imputer a une «culture » des
Frangais (de passivité face aux processus dirigés par
I’Etat, par exemple), a une information encore trop
faible» (p. 66), a des difficultés de «recrutement »
des participants ? Ce faible chiffre reflete-t-il un
échec de la justice restaurative en France ?

A Tinverse, la CRR a une activité plutot soutenue
puisqu’en deux ans et demi, plus de 700 personnes
ont pu étre accompagnées. Cette dynamique est
facilitée par une attente importante des personnes
victimes a la suite du rapport de la CIASE, une
pratique commune, une volonté d’emblée des
congrégations de reconnaitre et réparer. Elle offre
en général la seule opportunité pour les victimes
d’obtenir reconnaissance et réparation et pour les
communautés religieuses d’aborder en profondeur
ces questions. Une communication satisfaisante,
volontariste, sur son existence est mise en ceuvre
par I’Eglise et les médias méme si elle pourrait étre

encore améliorée.
* Place de I’institution judiciaire

La justice restaurative en France est déléguée aux
associations, et est arrimée a I’institution judiciaire,
encadrée et controOlée a la fois par le ministere de la
Justice et les juridictions et financées par I’Etat. Les
magistrats controlent la 1égalité et 'opportunité des
mesures, tandis que ’administration pénitentiaire
et la protection judiciaire de la jeunesse emploient
une partie des animateurs de la justice restaurative.
Elle ne se pratique donc pas en rupture du systéme
pénal. Tout au plus la justice restaurative représente
alors un « supplément d’ame» (p. 19) a la justice
pénale, un «pas de coté» (p. 104).

La CRR n’a aucun lien avec I’institution judiciaire.
Elle se présente comme un tiers de justice, agissant
en toute autonomie par rapport aux communautés
religieuses, représentant en quelque sorte la
société civile. Elle reste financée uniquement par
les congrégations et communautés religieuses,
autrement dit par le responsable, reconnaissant
ainsi le caractere systémique de ces violences.
L’Eglise, en quelque sorte, offre aux personnes
victimes ce processus restauratif alors que la justice
restaurative en France est financée par le tiers que
représente ’Etat.

II » Les effets de la justice restaurative
 Similitude des effets restauratifs

Selon le rapport, les participants apprécient
I’écoute, la compréhension, la reconnaissance,
I’espace d’un travail sur soi, la bienveillance, le
respect, le dialogue avec d’autres personnes, le fait
d’étre pris en considération en tant que personne.
Les personnes apprécient ’animateur, dédié a soi,
disponible, qui accompagne dans une introspection
sur plusieurs mois, de maniere professionnelle et
gratuite.

La reconnaissance pleine et entiére est une des
attentes les plus fortes. « Lattitude des animateurs,
qui appliquent sans le dire explicitement la régle qui
veut qu’on ne remette jamais en question le récit par
une personne des violences qu’elle a subies («on vous
croit»), y contribue» (p. 212). On ne leur demande
pas de se justifier, de prouver. Cette reconnaissance
est sociale mais également institutionnelle.

Les personnes font aussi de belles rencontres. C’est
un espace de resocialisation. Rencontrer d’autres
auteurs et victimes, c’est «créer des liens avec de
nouvelles personnes, bénéficier de leurs conseils, de
leur soutien, le temps du dispositif mais aussi parfois
de manieére relativement plus durable» (p. 133).

Les rencontres consistent, pour les animateurs,

«a «faire parler », et non a susciter une réflexion
commune autour de savoirs importés par des tiers»
(p- 229).

72\
&



«Q «faire parler », et non a susciter une réflexion
commune autour de savoirs importés par des tiers »
(p. 229).

La justice restaurative permet de renforcer
I’estime de soi. Pour les victimes, cela se traduit
par le sentiment d’utilité : faire comprendre aux
personnes auteurs ’ampleur des répercussions de
leurs actes en déclenchant une prise de conscience,
une «responsabilisation » ; donner une chance a
I’agresseur de devenir meilleur. Pour les auteurs,
C’est parce qu’ils ont été considérés comme un
interlocuteur légitime, qu’ils ont été écoutés, et que
des relations amicales se sont nouées avec des gens
souvent issus d’autres groupes sociaux.

Cet espace de dialogue peut donner I’opportunité de
répondre a certaines interrogations, de « comprendre
ce qui se passe dans la téte de ces gars» (p. 189).

Les personnes apprécient aussi la justice sans
jugement. Il n'y a pas le risque de mettre son
agresseur en prison. Il s’agit alors d’une solution
intermédiaire pour des personnes qui ne veulent
pas porter plainte, «le recours a la justice pénale
étant percu comme un risque d’endommager les

liens familiaux et amicaux restant, et ce pour une
condamnation incertaine, chérement acquise, et sans
aucune garantie que leur drame ne se reproduira plus »
(p-254).

Cela permet d’apaiser les frustrations a ’égard

de I’institution judiciaire car ils se retrouvent

au contact d’un Etat bienveillant alors qu’ils
avaient été profondément marqués, et méme
blessés et affectés, par une expérience de la justice
dans ’ensemble négative. La justice restaurative
restaurerait ainsi une «relation dégradée» a I’Etat
(p. 169).

Pour autant, cela n’est pas vécu d’abord comme une
expérience citoyenne. La justice restaurative engage
en effet surtout des émotions. « On «décharge », on
«dépose», on s’allége » (p. 186)... On peut «libérer le
poids » «d’un récit de souffrance dans un espace hors
de soi» (...). «La peur doit étre « surmontée », «sinon
elle vous habite » ». La colére est invitée pour étre
dépassée.» (p. 187)

Cette décharge prend la forme d’une «libération
de la parole » devant des témoins. « Les participants
disent aussi leur surprise, et leur plaisir, de découvrir
qu’ils et elles peuvent bien parler» (p. 190).

La justice restaurative est créditée d’une fonction
cathartique. C’est une nouvelle option pour
aller mieux. De maniére tres récurrente, les
participants font un lien direct entre le dispositif
de justice restaurative et leur psychothérapie,

ou entre I’animateur et leur psychologue, ou
psychiatre. « C’est parfois pour en rapprocher les
processus et résultats, parfois pour les décrire comme
complémentaires, et, réguliérement, pour valoriser
les procédés et résultats de la justice restaurative par

rapport a leur psychothérapie» (p. 239).

De la méme facon, la CRR donne une large place
au role d’accompagnement de référents engagés,
bienveillants, disponibles, qui écoutent de maniére
inconditionnelle et on retrouve les mémes effets
positifs pour les personnes victimes.

* Des différences

Le rapport ne distingue pas les effets selon qu’ils
concernent I’auteur ou la victime.

En revanche, le processus de la CRR étant centré
sur la personne victime, les effets concernent
davantage la victime. La CRR est moins neutre que
les animateurs de justice restaurative et ne donne
donc pas une place équivalente a la congrégation
qui ne bénéficie pas d’un espace de dialogue, de
reconnaissance équivalents. La bienveillance rejaillit
davantage sur les référents de la CRR que sur la
communauté religieuse. Si une large part est laissée
a ’expression des émotions, la démarche principale
de la CRR est orientée vers la réparation, vers des
gestes concrets.

Enfin, le rapport note que les effets bénéfiques sont
non seulement pour les participants mais aussi
pour les animateurs. Les animateurs « trouvent un
sens renouvelé a un métier décrit comme dénaturé
par la rationalisation et la modernisation de activité
judiciaire. Ils se saisissent avec enthousiasme d’un
outil qui permet un temps long, met au centre I’écoute
et un accueil quasi inconditionnel des personnes, et
s’incarne dans de «belles rencontres » humaines ».

(p. 254).

III - Limites

La justice restaurative telle que pratiquée en
France reste trop individualisée, professionnalisée,
institutionnalisée, évacuant ainsi «la notion de
communauté ou méme de société civile» (p. 126). Le
processus de la CRR est lui aussi tres individualisé,
sans ouverture sur d’autres cercles, sur d’autres
«communautés ».

Les mesures reposent sur une opposition binaire
entre «auteurs» et «victimes ». « Dans la pratique,
les «membres de la communauté » sont davantage
issus d’un cercle de convaincus et de professionnels,
que de I’environnement social ordinaire des auteurs et
victimes, (familles, amis, collégues et voisins ) »

(p. 126).

La justice restaurative semble «affadie» (p.126)
par son intégration au systéme pénal. Toutefois,

le rapport note que cette tendance a ne pas élargir
le cercle se retrouve dans d’autres domaines plus
privés de la justice restaurative, comme la justice
transformatrice, qui confine également les mesures
dans un cercle «privé » et homogeéne — par exemple
des milieux politiques, militants fermés (p. 126).

7o)
i



La dimension systémique reste éludée. « La

justice restaurative en France ne s’intéresse

qu’aux expériences individuelles des personnes par
rapport aux faits, et plus spécifiquement encore aux
répercussions (et non aux causes) de ces faits sur les
personnes» (p. 257). De leur c6té, les communautés
religieuses sont plus incitées a réfléchir et agir sur
les causes des abus sexuels dans I’Eglise.

En conclusion, les auteurs du rapport préconisent
une autonomisation de la justice restaurative.

«Si la justice restaurative apparait a certains comme
une mesure de désengorgement des tribunaux, elle ne
pourrait devenir un outil de gestion des «flux» qu’a

la condition de s’autonomiser : vis-a-vis du controle
de légalité aujourd’hui confié au juge, aussi bien que
vis-a-vis du dépat de plainte. La justice restaurative
pourrait alors étre portée par un service associatif
dédié, financé conjointement par différents ministéres
(Justice, Santé, Education nationale, Citoyenneté et
Egalité femmes-hommes) sous ’égide du ministére
de la Justice ; les organisateurs seraient dans ce cas
habilités a proposer des mesures a celles et ceux qui
n’auraient pas souhaité porter plainte mais demandent
une aide et une reconnaissance de I’Etat» (p. 260).

L’expérience de la CRR confirme I’engouement
pour une justice restaurative et montre qu’elle peut
se développer en toute autonomie par rapport a
I’institution judiciaire, sous certaines conditions.

®



Chiffres clés de la CRR

Aw 12 septembre 2024

977

Nombre de saisines

823

Nombre de saisines closes ou instruites

202

Nombre de demandes en cours
d’'instruction

441

Recommandations émises

15,4M

Montant total des recommandations
émises

34 960€

Montant moyen des recommandations

278

Protocoles signés

15

Demandes de réexamen

Profil des personnes victimes
que sassissent la CRR

90%

des personnes victimes ont plus de 50 ans

87%

des agressions ont été commises entre 1950 et
1980

80%

des victimes étaient mineures au moment des faits

e 65% dhommes et 35% de femmes
e 55% des victimes avaient moins de 12 ans

e 55% des faits ont eu lieu dans des écoles

20%

des victimes étaient majeures dites «vulnérables »
au moment des faits

e 74% de femmes et 26% d’hommes

Personnes mises en cause

i » 999,
Les personnes mises en cause sont a 0 des
hommes

800/0 décédées

®



Retours des congrégations

par Timothée Brunet, chercheur associé au CESPRA (EHESS)

Entre mai et septembre 2024, la CRR m’a chargé
d’une mission d’étude aupres d’un panel de
représentants d’instituts ayant collaboré avec la
commission, portant sur deux points : leurs relations
avec la CRR et leur expérience du processus de
justice restaurative mis en place face aux abus
sexuels, commis dans leur congrégation ou leur
mouvement.

Je dois dire, en premier lieu, le grand intérét qu’a
présenté cette mission a titre personnel : travaillant
sur les violences de masse et leur prise en charge
par la justice, notamment dans le cas du génocide
des Tutsi au Rwanda, j’ai retrouvé dans ce travail
des échos avec mes interrogations propres ; qu’a
produit la confrontation aux violences sexuelles et a
leur réparation au sein des instituts ? Comment les
membres de ces derniers ont-ils accueilli ce «choc»
— comme beaucoup 'ont exprimé —, ainsi que la
réponse prévue par la CRR depuis sa création ?

Mon rapport consista a retranscrire les impressions
et les avis, trés divers, des vingt répondantes et
répondants avec qui j’ai pu m’entretenir ; une facon,
aussi, de solliciter le dernier chainon du triptyque au
cceur des protocoles de la CRR, entre les victimes et
les référents (qui font, eux aussi, I'objet d’études).

Plusieurs impressions ressortent de ce travail : celle,
déja, d’avoir échangé avec des personnes réceptives
a la mission qui m’avait été confiée. Certains n’ont
pas caché leur satisfaction a pouvoir livrer une
parole réflexive et critique au «tiers du tiers » que
j’incarnais. Ce fut une opportunité de reformuler des
objections déja débattues avec la CRR, ou a I'inverse,
d’insister sur des points qui, selon eux, n’avaient pas
été suffisamment entendus. Dans des procédures qui
mettent justement au centre les personnes victimes
et leur parole, il fut difficile pour beaucoup de faire
entendre leurs réticences ou désaccords, comme

les difficultés éprouvées par leur institut vis-a-vis
des protocoles (1’étendue des réparations, dont
financiéres) et méme par rapport aux conséquences
de ces abus sur leur institution. Leur existence
constitue méme une trahison, comme certains me
I’ont fait valoir, expliquant leur sentiment d’avoir
été victime indirecte des faits et de devoir payer
pour les fautes commises par d’autres, mais en leur
sein.

A ce titre, j’ai été frappé par la question
difficile de la responsabilité : en ’absence des
abuseurs, quelle pouvait étre celle que les
répondants reconnaissaient ? Certains ont expliqué

qu’ils devaient assurer cette charge au nom de
leur institution fautive. Pour d’autres, ce point a
pu faire I’'objet de grincements, notamment par
rapport aux membres de leurs instituts : comment
adhérer et faire adhérer a un processus qui, selon
plusieurs, a eu tendance a jeter le discrédit sur
leur communauté dans son ensemble ? Ol trouver
une place pour chacun, en somme, au cceur d’un
dysfonctionnement systémique et en I’absence des
responsables directs ? La reconnaissance des abus
a provoqué 'urgence d’un réexamen du passé a la
lumiére de ces violences.

Les profils des répondants interrogés sont tres
divers: certains ont eu a traiter une ou deux affaires,
la ot d’autres en avaient déja traité plusieurs
dizaines. Parmi eux, on compte des répondants
pour qui la justice restaurative et les violences
sexuelles étaient étrangers. D’autres, en revanche,
avaient déja entamé un aggiornamento au sein

de leur communauté ou mis en place des mesures
d’écoute et d’indemnisation. Les impressions

de chacun étaient tout aussi multiples : les avis
furent parfois dithyrambiques, sur la CRR et ses
membres, comme certains retours d’expérience

ont pu étre trés négatifs, et ’occasion d’exprimer
des critiques radicales quant aux principes de la
commission. Entre les deux, une grande partie de
responsables satisfaits, au final, d’avoir pris part

a ce travail important, mais éprouvés ou critiques
vis-a-vis d’un fonctionnement trop arbitraire a
leurs yeux, pas assez transparent, ou jugeant la
démarche trop pesante, pas suffisamment a I’écoute
quant a leurs difficultés propres. Leur unanimité
vis-a-vis de la mission de la CRR et du but final de
la procédure — accepter la parole des personnes
victimes — n’empéche pas les objections, souvent
dans une perspective constructive. D’autres
remarques ont porté sur cette parole-méme

des victimes, considérée par plusieurs comme
incertaine en I’absence de la parole de ’abuseur

ou d’autres moyens de preuve ; une problématique
intrinsequement liée aux violences sexuelles
commises, de surcroit, dans un cadre clos. Soit, le
résultat de la violence intime elle-méme, qui, de par
sa nature, plonge les victimes dans un silence nourri
par I’incrédulité.

On remarquera que, pour beaucoup de ces
responsables, il a fallu envisager la justice sous une
autre lumiere, et donc la justesse de la démarche
non plus sous un rapport d’égalité mais d’équité,
réenvisager le poids de dominations souvent

lo
)



ordinaires, parfois jusque dans le quotidien d’un
institut religieux; réenvisager ce que fut (et ce que
demeure) ’autorité d’une institution religieuse

et de ses membres face a I’autorité que doivent
retrouver les victimes vis-a-vis de leur récit, de leur
expérience. Les conclusions de ce rapport, je le crois,
se comprendront d’autant mieux a la lumiere de
I’étude portant sur les personnes victimes.

Au bout du compte, cette mission a permis de
restituer les opinions de nombreux répondants

qui sont rentrés dans la démarche réparatrice de

la CRR avec plus ou moins d’adhésion. Plusieurs
répondants ont voulu se voir davantage associés

a la réparation en tant qu’acteurs a part entiere

— avec leurs suggestions, leurs remarques, leurs
doutes —, mais aussi en tant que ses sujets : derriere
la restauration premiére des personnes victimes,
un espace existe pour la restauration méme des
instituts, dans la «réconciliation » avec les victimes
et avec eux-mémes, comme un répondant me I’a
exprimé. Une démarche, donc, dans laquelle certains
ont trouvé leur place et ou d’autres demandent

a la trouver. Avec, plus d’une fois, une requéte :
celle d’une plus grande compréhension, dans la
relation avec les référents notamment. Notons que
la relation avec les commissaires a été un facteur
clé de la bonne collaboration des instituts avec la
CRR: plusieurs répondants sont revenus sur le long
chemin qu’ils ont da faire, un apprentissage lors
duquel la présence des référents a permis de passer
outre les blocages, ou d’agir malgré eux.

Des limites donc, et des réussites que ’on retrouvera
dans le rapport, dans lequel j’ai souhaité restituer

le plus justement la parole des répondants. Je
remarquerai, au final, que les difficultés rencontrées
par beaucoup d’entre eux, sur les principes

comme sur les faits, sont communs a la prise en
charge des violences sexuelles dans la société en
général. En cela, les questions qui traversent les
répondants, comme le choc exprimé, participent
d’un mouvement de fond qui interroge nos
représentations, communes et individuelles, vis-a-
vis de ’ampleur des violences sexuelles et de leurs
poids sur les personnes.

®



Directeur de publication:
Antoine Garapon

Association Reconnaissance et Réparation
28, rue Lhomond
75005 Paris

Association régie par la loi du ler juillet 1901
Siren N°905 201 893

https:/www.reconnaissancereparation.org/

Si vous souhaitez vous désabonner de notre
newsletter, cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°1,
cliquez >>ici<«.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°2,
cliquez >>ici<«.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°3,
cliquez >>ici<«.

Si vous souhaitez lire 1a newsletter n°4,
cliquez >>ici<«.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°5,
cliquez >>ici<«.



https://forms.gle/M8TBa7ifQpLpRKJ19
https://drive.google.com/file/d/1pSbUA-geiHNnm29NMF1LmDmHdNB1H_Wy/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/1aRy3ksG-pRJkK9VTyIkQ3d6AjDmm605S/view
https://drive.google.com/file/d/18cXJ_k4LUuUQwT3Kqy3B4FVY3EM9Rdsg/view?usp=sharing
http://uxwlsst.cluster029.hosting.ovh.net/Lettre%20de%20nouvelles_CRR_4.pdf
http://uxwlsst.cluster029.hosting.ovh.net/Lettre%20de%20nouvelles_CRR_5_VF.pdf

