
COMMISSION
RECONNAISSANCE 

& RÉPARATION
n°6

à vrai dire...

RECONNAÎTRE LA BLESSURE, 
RÉPARER LA PERSONNE 

LETTRE DE LA CRR N°6

3E TRIMESTRE 2024

La CRR a déménagé au 
28, rue Lhomond 
75005 Paris



Sommaire
Édito par Antoine Garapon 

« Save the date » : colloque CRR 12 décembre 2024

 
Regard : Olivier Abel, philosophe 

L’œil du psy : Guillaume Monod

Le point de vue d’un pédiatre : François Bernard, membre de la CRR

En Espagne, une nouvelle commission pour la réparation 

des victimes d’abus sexuels dans l’Eglise

L’expérience de la CRR confrontée à 10 ans de pratique de 

justice restaurative en France : Valentine Bück

Les chiffres clés de la CRR

Retours des congrégations : Timothée Brunet

Extrait : livre de Tomas HALIK, De namiddag van het christendom 

( L'après-midi du christianisme )

03

03

05

09

10

14

16

20

21

23

2



Édito
par Antoine Garapon,
président de la CRR

Il y a trois ans, la CRR s’installait dans les locaux du 
226 rue du Faubourg Saint-Honoré ; trois années 
d’expérimentations, de tâtonnements, d’ajustements 
incessants, d’élaboration collective avec les victimes 
et les congrégations partenaires. 

Ce premier cycle d’activité sera ponctué par 
plusieurs rapports : les deux premiers porteront 
respectivement sur la perception du travail de la CRR 
par les congrégations et sur le ressenti des victimes 
ayant bénéficié d’un accompagnement ; ils sont en 
cours de réalisation par des personnes externes à la 
CRR. Les deux autres, qui sont issus de groupes de 
travail internes, concerneront les relations avec les 
instituts du point de vue de la CRR et sur la justice 
restaurative. Les premières conclusions du troisième 
chantier sur les manipulations du sacré dans les 
agressions sexuelles, seront remis ultérieurement. 

3

Ces travaux seront rendus publics lors d’un colloque 
le 12 décembre 2024 aux Facultés Loyola Paris 
( 35bis, rue de Sèvres 75006 Paris ( entrée gratuite 
sur inscription ). Le premier objectif de ce colloque 
public est de rendre compte de notre activité à toutes 
les parties prenantes - principalement les victimes et 
les congrégations - et à notre mandant c’est-à-dire la 
CORREF. Mais nous voudrions ouvrir cette rencontre 
à toutes les personnes ou les associations militant 
contre les violences sexuelles dans d’autres milieux 
( le cinéma, le spectacle vivant, les arts plastiques, le 
sport ou l’éducation ). Celles-ci pourraient en effet 
être intéressées par notre expérience en vue de leur 
action dans leur propre milieu. 

Nous organisons donc ce colloque de façon à 
distinguer dans notre bilan ce qui est transposable 
de ce qui est propre au milieu religieux. C’est la 
raison pour laquelle, inspirés par l’exemple 

33



espagnol, nous avons choisi de présenter nos travaux 
sous la forme de « principes directeurs ». Ceux-ci ne 
sont ni des règles, ni une méthode mais plutôt la 
caractérisation d’un certain esprit à installer parmi 
les différents partenaires de justice, la nécessité de les 
identifier et de clarifier les engagements de chacun ; 
l’établissement d’une chronologie à respecter si l’on 
veut aller jusqu’au bout, la définition d’un cadre et 
la formulation d’un projet annoncés dès le début 
de façon à ne pas soulever de faux espoirs, et bien 
d’autres choses. Charge à chacun de les accommoder, 
de les éprouver voire de les modifier. Notre but n’est 
pas de se poser comme modèle mais plutôt comme 
un exemple car si le premier se reproduit, le second 
inspire. 

Je suis convaincu que l’expérience de la CRR peut 
aider à dépasser le stade de la dénonciation, qui est 
une première étape incontournable, pour parvenir 
au stade plus actif, mais plus délicat aussi, de la 
réparation car il consiste en une action positive donc 
et d’une prise de responsabilité à l’égard d’un public. 
C’est une tâche plus exposée que la première parce 
qu’elle engage une action collective en direction 
d’une catégorie bien déterminée de victimes. Il se 
trouve que la CRR et l’INIRR sont les premiers à 
avoir franchi ce cap et effectué ce travail en taille 
réelle c’est-à-dire en appliquant un même traitement 
restauratif à toutes les victimes d’agressions sexuelles 
commises dans un cadre spécifique bien délimité : 
celui d’une congrégation ou d’un diocèse. C’est une 
première, œuvrons pour en faire une référence. 

4



5

Regard
d’Olivier Abel. philosophe, pendant quatre décennies. professeur de philosophie 
et d’ethique à l’institut protestant de théologie ( à la faculté libre de théologie 
protestante de Paris puis à la faculté de théologie protestante de Montpellier ), 
aujourd’hui émérite.

Humiliation, amour et justice

C’est en travaillant sur l’humiliation que j’ai 
vraiment réalisé que le rapprochement excessif 
- rapprocher l’autre de manière à l’avoir sous sa 
coupe - est un geste extrêmement humiliant. Les 
gestes de familiarité, ces gestes de rapprochement 
en familiarité – comme le dit le sociologue 
Laurent Thévenot – font certes partie des gestes 
qui établissent de la confiance et on a besoin 
aujourd’hui de proximité, de chaleur dans un 
monde qui manque souvent d’affectivité. Mais c’est 
justement sur cette toile de fond que l’on peut se 
dévoyer dans un rapprochement excessif, où l’on fait 
de l’autre sa chose. Le rapprochement de l’esclave 
par son maître hier, ou la trop grande proximité en 
famille, lorsque l’autre devient le prolongement de 
soi et où on perd l’altérité, c’est la forme ancestrale 
de l’humiliation. Et elle est profondément marquée 
dans nos institutions, l’Eglise, l’école, la police, … 
L’entrée par l’humiliation est donc intéressante. 
Il nous faut être attentifs au risque d’humilier les 
autres : en les domestiquant trop vite on peut créer 
un terrain pour les abus.

Mais ce qui complique la juste distance nécessaire 
dans notre rapport à l’altérité, c’est justement qu’on 
a besoin de proximité, d’empathie. Cet encroisement 
de l’empathie et du respect, cet entrelacs est un 
idéal difficile à tenir. Il est facile de dire altérité, 
respect. Mais il n’y a pas que ça dans la vie. S’il n’y 
avait que du respect, la société serait bien froide. 
On a besoin aussi de chaleur. Il n’y a pas beaucoup 
d’endroits qui soient des lieux de chaleur. Il y a la 
famille, l’amour amoureux, le sexe, l’Eglise... Partout 
au fond où il y a le mot amour il y a des forces de 
rapprochement. Et on a besoin de ces forces de 
rapprochement. Mais comme on vient de le dire, 
ces lieux d’amour sont aussi des lieux de possibles 
abus. Les forces de rapprochement peuvent être 
dangereuses. Je mettrais volontiers en balance 
les forces de rapprochement ( l’amour ) et les 
forces de distanciation ( la justice ). Et il y a parfois 
conflit entre l’amour et la justice, l’éternel conflit 
entre les forces de rapprochement et les forces 
de distanciation, « de juste distance ». En fait on a 
besoin des deux. Et il n’y a pas de proximité sans 
distance.

Sexe et péché. Elargir notre morale

Véronique Margron, dans la postface du livre de 
Laetitia Atlani, Christine Lazerges et Joël Molinaro 
Violences systémiques dans l’Eglise, évoque le verrou 
du sacrement de pénitence en notant que c’est un 
verrou qui situe le dire sur la sexualité dans le lieu 
du mal, et qui par là-même en fait un lieu mauvais, 
impur. Il s’agit d’un point très important. Dans 
l’histoire du Christianisme, c’est Augustin qui a 
noué le péché et le sexe, et déjà l’apôtre Paul, qui 
fait de la chasteté l’idéal sexuel. L’instinct sexuel 
étant irrépressible alors il faut le réguler par le 
mariage et par la procréation mais en fait c’est 
mauvais. Ceci est très stoïcien et ce n’est pas du tout 
biblique. Il y a des points sur lesquels nous devons 
théologiquement résister à l’apôtre Paul, à cette 
énorme tradition, dans nos Eglises tant protestantes 
que catholiques. Ce fut l’une des originalités de la 
Réforme, ici alliée avec la Renaissance, lorsque les 
Réformateurs, traduisant le texte biblique en langue 
vernaculaire, découvrent beaucoup de textes, celui 
de la Genèse, ou le Cantique des cantiques – où le 
couple est considéré comme primordial, sans qu’il 
soit question de mariage ou d’enfants. Au miroir des 
Ecritures, tout cela semble voulu par Dieu et dans la 
main de Dieu, tant les passions les plus sombres que 
les passions les plus heureuses.

Marguerite de Navarre, la sœur de François 1er, 
qui a écrit un Miroir de l’âme pécheresse, propose 
dans L’Heptaméron, une série d'histoires tantôt 
magnifiques et tantôt épouvantables sur le sexe. Des 
histoires qui ont parfois lieu dans des communautés 
religieuses, des histoires de violences, de violence 
sexuelle, d’abus, d’autant plus horribles que cachées.  
Mais aussi des histoires drôles ou simplement belles, 
émouvantes. Et justement, ce qui distingue les 
histoires magnifiques des histoires épouvantables 
c’est que chaque fois que l’homme veut faire l’ange il 
fait la bête...

Et donc si les psaumes, les textes bibliques, avec 
toutes les passions humaines, sont bien dans la 
main de Dieu il faut élargir notre morale et sortir 
d’un certain stoïcisme. Ce qui est ennuyeux, mais 
un peu obligé, c’est que toute réponse légitime à 
un vrai problème génère un nouveau problème, 
que l’on met un peu de temps à percevoir, car il est 
dissimulé sous le problème dominant. Avec MeToo, 
qui répond à des situations insoutenables, on risque 



6

de voir le retour d’une morale rigoriste ou bien 
néo-libérale ( du moment qu’il y a consentement ), 
mais de toute façon très étroite, ne prenant pas en 
compte l’amplitude de la vie humaine.  ll va falloir 
un élargissement éthique de notre morale. Ricœur 
dit qu’avant la morale il faut penser l’éthique, qui en 
est le socle, et qui dit la visée à la vie bonne, avec et 
pour autrui, dans des institutions justes, ce qui veut 
dire qu’il faut d’abord faire crédit au bon, au désir du 
bon.

Les humains veulent d’abord du bon. Après, en 
voulant le bon ils peuvent faire le mal. Mais il faut 
commencer par penser l’innocence du désir du 
bon, et donc y compris bien sûr de la sexualité. Le 
dévoiement se fait sur un fond d’innocence qu’il 
faut commencer par établir. C’est parce qu’il y a 
une orientation légitime vers le bon que l’on peut 
critiquer le dévoiement et l’abus. On risque sinon 
de manquer le désir du bon qui est derrière tout 
ça. C’est évidemment un peu à contretemps de 
dire cela dans le contexte actuel mais sinon on 
risque de réarmer une morale puritaine. Au sens 
du puritanisme du XIXe siècle. Le XIXe siècle, sa 
morale bourgeoise, tant dans le monde catholique 
que protestant, a fait beaucoup de mal. Le XIXème 
c’est un énorme rideau, une chape de plomb, qui 
nous cache les grandeurs et les beautés des siècles 
antérieurs qui sont complètement oubliées, comme 
effacées par ce verrou qui considère que tout cela 
c’est du mal. Et qu’il faut le cacher. Mais au contraire 
il faut dire qu’il y a du bon, il faut repartir des 
textes majeurs de la tradition biblique qui sur ce 
point-là sont très différents de la morale romaine, 
de la morale stoïcienne. Tout commence avec 
l’affirmation qu’il n’est pas bon pour l’homme d’être 
seul.

Autorité et institution

La mise à part des prêtres comme représentants de 
Dieu, cette sacralisation, cette verticalité, structure 
profondément notre conception de l’Eglise, dans 
l’Eglise romaine, et aussi de l’Etat, dans la société 
française. Aujourd’hui chez nous on a laïcisé tout 
cela en plaçant le peuple à la place de Dieu. Et 
donc le divin s’est déplacé. Mais en fait on a laissé 
en place la même conception verticale du divin. 
En même temps faudrait-il des organisations plus 
horizontales, comme ce que les Eglises calvinistes, 
l’Eglise reformée de France, ou d’autres, ont 
diversement essayé ? On voit qu’on a besoin d’un 
niveau de verticalité, et Il y a une légitimité de 
l’autorité du fait qu’il y a forcément une asymétrie 
entre l’ancien et le nouveau, ou entre le fort et le 
faible, qui doit être protégé. Par ailleurs quand il n’y 
a que de l’horizontalité, alors tout devient contrat. 
Il y a donc deux risques de dévoiement de 
l’Institution. Soit on réduit l’institutionnalité à la 
domination, au pouvoir - et ça existe-, c’est alors 
un dévoiement de l’autorité et de l’institution 
verticale, soit c’est l’institution horizontale du 
pacte qui est dévoyée au point de tout réduire à des 
contrats privés. Quand il n’y a plus de domination 

il n’y a plus d’institution et lorsqu’il n’y a plus que 
des contrats il n’y a plus d’institution non plus. 
L’institution se joue entre les deux.
On a donc besoin d’égalité, d’accorder à tous, et 
de favoriser pour tous, des capacités égales, et 
notamment la capacité à quitter, à partir, à rompre 
un pacte inégal. Mais on a aussi besoin d’autorité, et 
de reconnaitre l’importance de la défense du faible 
par le fort. Or l’intention de l’autorité est de faire 
grandir, que le faible devienne moins faible et monte 
en capacité et en responsabilité. Qu’il retrouve une 
place autonome. Cette dialectique nous amène à la 
juste autorité. L’autorité n’existe que dans la mesure 
où elle est reconnue, et librement consentie. Quand 
elle s’impose ce n’est plus l’autorité, elle s’appuie 
alors sur un pouvoir, une domination, un dispositif 
technique ou juridique ; mais ce n’est plus l’autorité. 
Il n’y a d’autorité que reconnue par l’émancipation. 
Mais le signe de l’émancipation, sa preuve si l’on 
peut dire, c’est que l’on peut se retourner pour 
reconnaitre qu’on a été autorisé, approuvé, qu’on 
nous a donné de quoi nous émanciper. L’autorité se 
mesure à la capacité des sujets de l’autorité à dire 
leur gratitude : on ne peut pas dire merci tant qu’on 
ne s’est pas émancipé.

Croire la parole des victimes, le rôle important 
de la CRR

Revenons à l’humiliation et aux violences sexuelles. 
J’ai été frappé de certaines phrases, et des pleurs 
d’une personne qui disait « Ils ne m’ont pas crue ! » 
C’est est un point essentiel des humains : ils ont 
besoin que leur parole soit créditée, que l’on fasse 
confiance en leur parole. Un humain dont on 
dénierait toute confiance en sa parole serait défait, 
détruit. Je mets cela en lien avec l’humiliation. 
L’humiliation fait taire, elle s’attaque au visage du 
sujet parlant, elle détruit notre capacité de parler. 
« Ta parole ne vaut rien » -. 

L’immense vertu de la justice restauratrice c’est 
le temps long de la réhabilitation par rapport au 
temps court de la justice classique. Avant l’énoncé 
de la parole, puis du jugement, il faut de l’écoute. 
C’est fondamental. Antoine Garapon a bien travaillé 
à cela dans la méthode de la CRR, et en général 
dans son analyse du théâtre de la justice : donner 
de l’audience à la parole, donner théâtralement de 
l’audience à la plainte. Faire écouter. Montrer à 
la victime qu’on l’écoute, qu’elle est entendue, et 
qu’on va la faire écouter à d’autres. Que toutes les 
plaintes sont entendues. Ce crédit fait à la parole, ce 
travail d’audience, fait partie du « je te crois ». Tout 
le travail des commissaires de la CRR qui consiste 
à écouter, à enregistrer, est vraiment important. La 
force de l’écoute fait passer « du statut de victime à 
celui de témoin », selon une phrase magnifique ainsi 
recueillie.

L’exorbitant pouvoir de pardonner

Dans un tout autre contexte ( la cache de criminels 
nazis ), le prieur d’un monastère avait eu la 



7

malencontreuse idée de dire : « Notre affaire c’est 
le pardon, et nous lui avions pardonné… ». Ce 
prétendu pouvoir de pardonner est étonnant, et à 
vrai dire exorbitant. Comment une institution peut-
elle s’accorder le pouvoir de pardonner à la place 
des autres ? C’est peut-être le centre du sujet. La 
délégation du pardon au prêtre permettait de gérer 
entre-soi les abus sexuels.

Pour beaucoup le pardon est tout de suite quelque 
chose de religieux, au sens où la religion est 
porteuse d’une sorte de hiérarchie invisible, où 
Dieu serait au sommet du monde, au-dessus 
des rois etc. Mais il faut protester contre cette 
conception du pardon, qui n’a rien à voir avec le 
religieux, en tout cas avec ce religieux-là. Le pardon 
effectif, le pardon moral en quelque sorte, suppose 
quelques conditions, et c’est en quelque sorte un 
pardon à condition de justice. En ce sens-là il n’est 
envisageable qu’après la justice. D’ailleurs ces 
conditions ne suffisent pas car on ne peut jamais 
imposer à quelqu’un ni de demander pardon, ni de 
pardonner. En un certain sens justement le pardon 
a quelque chose de très archaïque : c’est comme 
la vengeance, il n’y a pas d’institution du pardon 
possible, il n’y a pas de tiers possible, personne ne 
peut ni pardonner ni demander pardon à ma place. Il 
n’est pas délégable.

Il faudrait donc distinguer deux fonctions 
absolument différentes. La fonction du tiers qui 
me dessaisit de ma vengeance, qui fait entendre 
ma plainte, qui la restitue et qui la retourne vers 
l’avenir dans une société qui demande à être apaisée 
– après un travail de mémoire et de réparation - Et 
puis le pardon que l’on ne peut pas déléguer, et que 
nul ne peut faire à ma place. C’est sans doute un 
nœud du problème de nos institutions. Si pour Max 
Weber l’Etat a le monopole de la violence légitime 
l’Eglise s’est arrogée le monopole du pardon. Le 
monopole du pardon est un dévoiement du pardon, 
car nul ne peut s’approprier le monopole du pardon, 
cela correspond à une théologie très verticale d’un 
Dieu au pouvoir régalien de faire grâce, de punir, 
et de pardonner. Alors que théologiquement, avec 
l’incarnation, Dieu se dessaisit de ce pouvoir.  Avec 
la naissance à Bethléem, Dieu descend dans la 
condition humaine. On change complétement de 
paradigme : Dieu n’est plus là-haut sur ce trône 
absolu. Il descend parmi nous, au cœur de la 
condition humaine. 

On a du mal à comprendre cela mais Jésus n’a cessé 
de le dire « Pardonne nous comme nous pardonnons ». 
C’est à nous de commencer. C’est Hannah Arendt, 
mieux que les théologiens très arrêtés sur la position 
verticale de Dieu, qui a perçu cela dans de nombreux 
passages des Evangiles qu’elle cite : Jésus ne cesse 
de dire autour de lui que les humains ont le pouvoir  
de pardonner et de promettre, de délier et de lier. 
Que ce n’est pas le pouvoir d’un Dieu très haut, ni 
d’un Roi ni d’un prêtre. Nul ne peut le faire à notre 
place. C’est ce qui s’exprime magnifiquement dans 
cette commission Justice et réparation en Afrique du 

Sud lorsqu’une vieille femme se révolte et s’exclame 
devant Desmond Tutu : « mais c’est mon mari qui est 
mort, vous ne pouvez pas pardonner à ma place ! ». 

Il est très important que la justice introduise en tiers 
l’interdiction de se venger soi-même, mais il est non 
moins important que l’Eglise entende que chacun 
a le pouvoir de pardonner et de promettre. C’est 
sur cette base-là qu’il faut repenser la synodalité et 
même la démocratie. C’est le cœur de la démocratie. 
La démocratie au fond repose sur la fragile 
possibilité accordée à chacun de se délier et de se 
lier. On peut mettre la justice aussi haut qu’on veut, 
tant que les forces de vengeance sont là la société 
peut être détruite. Quand Jésus dit « c’est vous qui 
avez ce pouvoir-là », ce pouvoir de pardonner, et 
que  l’Etat, l’Eglise ne peuvent rien faire si vous ne 
pardonnez pas, il ouvre le chemin d’un théologico-
politique moins vertical, et plus horizontal. Ce qui 
peut être terrible d’ailleurs. On peut être à la merci 
de la vengeance, qui peut tout emporter sur son 
chemin.

Le projet de réforme de l’Eglise avec la synodalité 
n’intervient pas par hasard au moment où toutes 
ces affaires d’abus ont été révélées. Il y a un lien 
très étroit entre les deux, la synodalité étant 
seule vraiment apte à répondre à un problème 
aussi systémique. Je me méfie un peu du mot 
démocratie s’agissant de l’institution ecclésiale. Les 
communautés religieuses n’ont pas vocation à être 
des lieux de démocratie au sens historique du terme. 
Mais oui, elles ont besoin d’être pleinement des 
lieux de synodalité.

La scène tragique

Ricœur ne cesse de revenir à la tragédie grecque, à 
l’Orestie d’Eschyle. Les terribles Érinyes, déesses de 
la vengeance, comparées à des chiennes assoiffées 
de sang, sont sur la piste d’Oreste, meurtrier lui-
même de sa mère pour venger son père. Athéna, la 
déesse de la Cité apaisée et juste, va chercher à les 
apaiser, et à la fin de l’Orestie elle deviennent les 
bienveillantes Euménides. Mais cette transfiguration 
n’est pas due à la victoire d’Athéna, mais au 
contraire au fait qu’Athéna, loin de les humilier, 
leur reconnait une place centrale dans la cité, en leur 
disant : « vous n’êtes pas vaincues ». C’est-à-dire en 
reconnaissant qu’il n’y aura pas de paix possible, 
de bonheur, de naissances, sans elles. Elle leur dit 
qu’on « On a besoin de vous », et que cela ne dépend 
que d’elles. C’est cette parole-là qui convertit les 
puissances mortelles de la vengeance en puissances 
bienveillantes de la vie. Il me semble que cette 
fonction théâtrale de la tragédie grecque devrait 
être la fonction d‘une Eglise qui renoncerait  au 
monopole du pardon. Les religions peuvent abriter 
les puissances de la furie, elles l’ont souvent fait, 
mais elles ne trouvent leur sens que lorsqu’elles 
effectuent ce travail de conversion des puissances 
de haine en puissance de bonté. Le sens du religieux, 
disait Ricœur lisant Kant, c’est de restaurer le fond 
de bonté. C’est plutôt ça la fonction de nos Eglises, 



ce travail de conversion, mais cela suppose de 
reconnaitre les puissances du mal, de reconnaitre les 
capacités des humains à faire leur propre malheur. 
Le travail de conversion suppose évidemment de 
reconnaitre que ces pulsions existent, et en quelque 
sorte de leur faire face pour les civiliser.

C’est je crois la grande force de la liturgie. Il faudrait 
davantage encore la rethéâtraliser, au sens de la 
tragédie grecque : dans nos liturgies on commence 
par la louange, par l’émerveillement d’être nés, 
de nos existences, puis on descend dans l’aveu et 
la confession du mal. On est capables du pire. Il 
faut rentrer dans ce travail liturgique de la prise de 
conscience de la capacité au mal. Ne pas mesurer 
notre capacité au mal c’est déjà le mal. On rentre 
dans la vie éthique en mesurant que nous sommes 
des animaux dangereux. Véronique Margron écrivait 
« Il existe toujours des formes de déni. Je pense que 
pour un certain nombre de personnes, cela suffit. 
Encore il y a peu, une personne m’a dit à propos 
d’un prêtre agresseur : La vie est faite d’ombres et de 
lumières parce qu’en même temps, il a fait des choses 
fantastiques. Mais quand on parle de la noirceur, 
du crime, nous ne sommes pas dans les ombres 
et les lumières de tout un chacun ». Oui, nous 
sommes capables d’être diaboliques, il faut en être 
conscients. Nous sommes puissants, intelligents, 
diaboliques aussi. Il faut mesurer ça pour pouvoir 
engager le travail de conversion et de restauration 
des vraies capacités humaines. En effet Ricœur ne 
présente pas le pardon comme une capacité mais 
comme une restauration des capacités anéanties, 
désactivées par le mal. Le mal désactive nos 
pouvoirs. Alors nous sommes démunis, impuissants. 
Le pardon restaure nos capacités. 

L’enjeu de la formation éthique.

A tout cela je voudrais ajouter qu’un certain défaut 
de formation éthique me frappe. Dans nos sociétés, 
il est de bon ton de se moquer de la morale. Et même 
dans nos facultés de théologie, on méprise souvent 
la morale. On dit que l’important c’est la foi. Dans 
tous les cas cela n’empêche d’ailleurs pas de faire 
beaucoup de morale, mais il ne faut surtout pas dire 
qu’on va faire de la morale… C’est toujours au nom 
de quelque chose qui serait au-dessus de la morale. 
Or cela me gêne : je crois que l’on aurait besoin 
de passer par une solide formation morale, qui 
précisément élargirait nos catégories, mais aussi 
qui les approfondirait, les rendrait plus sensibles. 
Je pense que la grande tradition aristotélicienne ou 
thomiste ne court-circuitait pas la morale pour aller 
tout droit à la grâce. Non, on passait longuement 
par la morale et une morale très incarnée. Liée à 
des habitus. Faire de la vie morale une seconde 
nature, par un long travail de l’habitude. La morale, 
dans cette grande tradition, ce n’est pas ce qu’il 
faudrait qu’il soit mais bien quelque chose que 
l’on va intégrer par des exercices qui forment en 
nous une deuxième nature. Il y a quelque chose 
de très respectable dans cette tradition. Et puis 

l’autre grande tradition c’est Kant. On a caricaturé 
la morale Kantienne - morale universelle un peu 
formelle, abstraite, disait-on, manquant de chair - 
mais c’est justement faire en nous la place d’autrui, 
quel qu’il soit, tout penser sous la forme d’une 
réciprocité, traiter l’autre comme soi-même et 
soi-même comme n’importe quel autre. Rencontrer 
les vies des autres, les récits des autres en se disant 
« et si j’étais moi-même dans cette situation ? » 
Retourner et inverser le point de vue, sans cesse. 
On devrait revenir à cette morale kantienne, son 
cœur est très pragmatique en fait. Notre besoin de 
formation morale pourrait très bien s’effectuer par 
la correction réciproque de la pluralité des traditions 
morales présentes dans nos sociétés. Une tradition 
morale qui serait la seule, qui se croirait la seule 
bonne, produira tôt ou tard des monstres.

8



Pourquoi est-ce que les victimes se plaignent 
bien trop souvent d’une absence d’empathie à 
leur égard de la part des prêtres ? Une réponse 
immédiate serait de la lier au refus d’assumer 
toute responsabilité. Si cela est parfois le cas, ça 
ne l’est pas systématiquement. La triste réalité est 
qu’un bon nombre de prêtres n’ont jamais appris 
à manifester leur empathie, car elle est une vertu 
à laquelle la théologie ne s’est quasiment pas 
intéressée.

L’absence d’empathie dans le corpus théologique 
n’est pas une erreur de la part des auteurs, elle est 
un choix. La théologie catholique définit quatre 
vertus cardinales : la justice, la prudence, la force, 
la tempérance, et trois vertus théologales : la foi, 
l’espérance et la charité. Si la charité est amour, 
aumône, générosité, et s’apparente à l’empathie, elle 
ne peut cependant pas la remplacer. 

La charité est un don gratuit, don de soi, d’une aide 
matérielle, d’un soutien spirituel ; l’empathie est 
reconnaissance et compréhension des sentiments 
et des émotions d’autrui, accompagnée du désir 
de partager et consoler. Sentiment de solidarité et 
d’humanité, l’empathie n’est pas un don mais un 
mécanisme de projection et d’identification – la 
charité s’apparentant à celui de la sublimation. Or, 
les seules projections et identifications demandées 
au prêtre sont sur la personne de Jésus. Toute 
identification sur une figure sainte, mystique ou 
biblique se fonde sur la trinité, et projette le prêtre 
hors du domaine de la transgression vers le domaine 
du sacré. Paradoxalement, le sacré fait barrage à 
l’empathie, car il appartient à la transcendance et 
l’empathie à l’immanence.

De nombreux théologiens affirment que les victimes 
sont « le cri de Jésus ». Cette formule, à l’ambiguïté 
manifeste, est interprétée par les prêtres agresseurs 
comme étant la consigne institutionnelle que la 
victime est indigne de considération, car le supplice 
de la croix a déjà mis un point final à toute demande 
de reconnaissance et de réparation individuelle et 
humaine. Reconnaitre le cri des victimes comme 
étant le leur en propre, c’est dévaloriser le sacrifice 
de Jésus, au risque de le nier.

L’œil du psy 
par Guillaume Monod, psychiatre, pédopsychiatre, docteur en philosophie, 
spécialisé en éthique médicale et membre de la CRR
 

Reconnaitre l’existence de victimes au sein de 
l’institution catholique, c’est reconnaitre leur 
témoignage, ce qui signifie leur martyr. Pour 
reprendre le mot de Tertullien : « le sang des martyrs 
est semence des chrétiens ». Les victimes brouillent 
la notion de martyr et induisent dans l’Eglise une 
rivalité entre les fidèles et les saints, le profane et le 
sacré. Si tous les martyrs sont égaux, certains le sont 
plus que d’autres, et les victimes des atrocités des 
prêtres ne peuvent pas être une semence, car elles 
accusent l’Eglise au lieux de l’honorer.

De nombreux prêtres font néanmoins la démarche 
de reconnaitre et réparer les victimes, car leur 
empathie se manifeste par accident et non par 
essence. Elle est le produit de leur intuition et non 
de leur formation, de leur humanité et non de leur 
ordination. Une théologie de la reconnaissance et de 
la réparation ne sera possible que lorsque l’empathie 
aura rejoint les vertus catholiques, si ce n’est les 
théologales, au moins les cardinales.

9



10

Le travail de commissaire 
à la CRR : le point de vue 
d'un pédiatre
par François Bernard, membre de la CRR

Comment accepter de rejoindre la CRR comme 
« commissaire », sans mesurer avec une certaine 
appréhension, le poids de l'engagement, sans 
s'interroger sur sa légitimité à le faire, et sans une 
certaine dose d'inconscience ?

La recherche des causes d'un « mal », aussi 
complexes soient-elles, rendre pensable 
l'impensable, pour aboutir à un ou des « remèdes », 
donc à une prévention des violences sexuelles dans 
l'église, a dû aussi parler au pédiatre que je suis ; la 
grande majorité des victimes étant mineures.   

L’accueil rassurant et amical que j'ai reçu lors de 
mon premier entretien, les premières rencontres 
avec les autres membres de la commission, 
leur sérieux et leur bienveillance, la qualité de 
l'organisation interne de la CRR et des formations 
qui nous étaient proposées, ont fait le reste.

J'avais, malgré une longue pratique de pédiatre à 
l'hôpital et en ville ( bien loin de couvrir tout le 
champ de la pédiatrie ), conscience de la nécessité 
de laisser de côté ma casquette professionnelle et 
d'accepter cette part d'ignorance, inconfortable 
mais salutaire, à laquelle me confrontait l'inconnu, 
l'inédit et la singularité du travail de commissaire à 
la CRR.

Pour autant, il m'est apparu peu à peu qu'il y avait 
des points d'articulation entre ce que je découvrais 
et apprenais à la CRR, et mon expérience de 
pédiatre. Points sur lesquels je pouvais m'appuyer, 
qui pouvaient être source de réflexion et 
d'échanges sur ce qui m'avait le plus marqué dans le 
« processus » CRR d'accompagnement des personnes 
victimes.

La place accordée au « sujet »                      

J'ai le souvenir que certains d'entre nous avaient 
été surpris et interpellés d'apprendre de la part de 
plusieurs personnes victimes, éprouvant un réel 
mieux-être après leurs premiers entretiens CRR, 

qu'elles n'avaient jamais pu parler à leur thérapeute 
des violences sexuelles qu'elles avaient subies 
parfois après 10 ans voire plus de suivi.

Le poids du silence imposé ? La force du 
refoulement ? La peur ? La persistance psychique des 
effets de l'emprise ? Nombre de facteurs inhibants, 
y compris lors des consultations médicales et 
jusque sur le divan des psychanalystes, ont pu être 
à l'œuvre pour empêcher la parole des personnes 
victimes, pourtant si essentielle pour elles.

Les premières prises de parole en public des 
personnes victimes , puis à la Ciase, ont contribué à 
lever ces barrières et à faire apparaître les bienfaits 
de la mise en récit de leurs histoires si douloureuses, 
voire dévastatrices.

Que la parole puisse se libérer ainsi, hors cadre 
institutionnel ou thérapeutique, ( sans rien enlever 
aux bienfaits de la psychothérapie, et à sa fréquente 
nécessité, y compris pour faciliter cette prise de 
parole ), nous interroge. Y avait-il une sorte d'effet 
magique de la CRR ?

L'importance donnée à la personne est au cœur de la 
justice restaurative. Comment accueillir et entendre 
la parole des personnes victimes, si longtemps 
empêchée, si vitale mais souvent encore si fragile et 
hésitante ?

Il fallait un cadre dédié et confidentiel, sécurisant, 
car fondé sur « je vous crois » ( cadre qui fait un 
peu penser au « holding » de Winnicott, qui était 
pédiatre et psychanalyste ). Il fallait aussi une feuille 
de route, et, à « l'écoute », des citoyens « lambda » 
désireux que justice soit rendue. Des personnes qui 
ne soient pas là en tant que spécialistes « sachants », 
ce qui pourrait produire l'effet bloquant d'une 
relation trop asymétrique, et renvoyer à celle vécue 
par la victime, réduite à un objet de prédation lors 
des violences sexuelles qu'elle a subies.                                                                                                                                 



11

Prendre le temps de se présenter, d'expliquer 
notre « processus », avoir à l'esprit les contours et 
la temporalité utiles à l'entretien pose aussi un 
cadre. Commencer par « Que souhaitez ou que 
pouvez-vous nous raconter de ce que vous avez 
vécu ? », plutôt que « Je vous écoute Madame ou 
Monsieur » invite à une parole plus fluide, dégagée 
du sentiment de devoir répondre à notre attente.

Pas facile de trouver la bonne distance, ni trop près, 
ni trop loin, pour permettre que s'installe un espace 
transitionnel ( encore Winnicott ). Un entre-deux qui 
facilite la mise en action, la circulation de la pensée 
et de la parole ( bien nommer les choses leur donne 
justesse et réalité ), aux émotions et aux ressentis 
de prendre sens, sans envahir l'un ou l'autre 
interlocuteur. Savoir se situer conduit le « sujet » que 
nous sommes à s'interroger :  sur ses motivations, 
ses désirs de soigner, de réparer, pour mieux en 
préciser les pièges et les limites. Les échanges de 
pratique animés par une psychologue nous aident 
beaucoup pour cela. 

Autant d'exigences qui devraient donner à réfléchir 
tout professionnel de santé !
 

 Pour autant, ce premier temps du processus CRR 
permet souvent une mise en récit, par la victime, de 
ses blessures. Et, comme un accouchement, tant il 
est parfois douloureux, ( re )donne naissance à un 
sujet qui a été victime, qui a pu partager socialement 
sa douleur et qui a envie de poursuivre son chemin 
de réparation.

Cette place accordée au « sujet » interroge forcément 
ma pratique pédiatrique.

Tout d'abord, fait paradoxal, ce n'est pas la pédiatrie 
en tant que médecine spécialisée qui a donné son 
statut de « sujet » à l'enfant, mais les éducateurs, 
psychanalystes et psychologues, et enfin au contact 
de ces premiers, les pédiatres « généralistes ». Cette 
prise de conscience pour certains d'entre eux a 
certainement modifié leur approche de l'enfant et de 
sa famille donc leur pratique.

L'enfant considéré comme être en devenir, 
vulnérable et dépendant, avec des besoins 
spécifiques, plutôt qu'adulte en miniature est 
un concept assez récent.Un enfant a son propre 
« langage » du corps, un « moi » fragile, qui a besoin 
d'être reconnu et soutenu ( ni trop, ni trop peu ! ) 
dès son plus jeune âge ( le bébé est une personne ! ). 
L'humain ne peut être réduit à un objet de science, 
ni une personne réduite à sa maladie, ou à son statut 
de victime.

Cela veut dire, assurer en consultation un accueil 
( de la parole et des émotions ) et un cadre 

sécurisant, propices à la confiance et à l'écoute 
des parents, souvent déroutés à leurs débuts par la 
confrontation et la découverte du bébé et de l'enfant 
« réels ».  Parler aux bébés et aux enfants, ne pas 
accepter que soit utilisé le « il » pour les désigner, 
ne jamais les déshabiller soi-même, se mettre à 
leur hauteur pour les examiner, ne pas toucher leur 
corps sans paroles, c'est tenter en somme d'être le 
moins invasif possible en actes, et le moins intrusif 
possible en paroles. Notre pratique nous apprend 
le bienfondé de cette façon d'être qui me rappelle 
les « ingrédients » de l'accueil CRR. Mais, derrière 
ces apparentes évidences, n'y a-t-il pas un message 
implicite adressé à l'enfant et à ses parents : «je te 
respecte, je respecte ton corps et j'accepte l'inconnu 
pour moi qu'est cet espace intérieur qui se construit 
en toi, ce « moi intime », que tu as le droit de 
protéger de toute intrusion.

Cette enveloppe psychique dont fait partie la 
pudeur, protège son corps  et son «moi intime». Elle 
se constitue et se fortifie tout au long de l'éducation 
et de l'individuation de l'enfant. Elle prend part, 
en même temps que l'apprentissage bien conduit 
des limites, à la construction d'une altérité qui 
l'autorisera à dire non et à avoir une vision objective 
du monde : distinguer le vrai du faux, le bien du mal.

L'éducation « suffisamment bonne », au même titre 
que l'information, semblent importants dans la 
perspective d'une approche préventive des d'abus 
sexuels de l'enfant. Vaste et difficile tâche quand les 
chiffres les plus actualisés donnent 1 adulte sur dix 
ayant subi des abus sexuels dans l'enfance !

Une anecdote me semble significative à cet égard : 
je me souviens avoir demandé à une maman qui 
s'apprêtait à envoyer en colonie de vacances sa fille 
de 8 ans, si elle avait pu la mettre un peu en garde. 
Elle ma répondu qu'elle lui avait dit : « si un adulte 
te demande de faire quelque chose que tes parents 
ne t'ont jamais demandé de faire, tu dis non ! ». La 
réponse de sa fille sous forme de question n'a pas 
tardé : « comme faire la vaisselle par exemple ? » 
S'agissait-il d'une manifestation de parfaite 
innocence ou d' une esquive autant pour se protéger 
que pour ne pas mettre en difficulté sa mère ?

La reconnaissance

Il est frappant que la fréquence et la gravité 
des violences sexuelles aient été longtemps et 
largement méconnues ou négligées par la pédiatrie 
( comme d'ailleurs par l'ensemble de la société, sauf 
faits divers ), contrairement aux sévices physiques 
infligés aux enfants ( plus faciles à reconnaître, 
en particulier grâce aux progrès de l'imagerie 
médicale ). Le voile a été progressivement levé en 
France à partir des années 1990 grâce au travail 
des psychologues et psychanalystes d'enfant, de 



12

quelques pédiatres « militants », des travailleurs 
sociaux, de la justice ( juges pour enfants ) et des 
services de police souvent en interdisciplinarité sans 
oublier les médias. Les personnes victimes osaient 
enfin prendre la parole et laisser entendre leurs 
souffrances. La pédophilie devenait crime, après 
une décennie de tolérance entre 1970 et 1980 ; on 
ne confondait plus violence et amour, la notion de 
consentement chez les mineurs était déconstruite. 
Il est réconfortant de voir que la pédiatrie depuis 
la dernière décennie s'est à nouveau emparée des 
questions des violences faites à l'enfant, dans une 
dynamique d'interdisciplinarité.

« J'ai l'impression qu'il ma volée une partie de mon 
enfance, toutel'innocence, l'insouciance et la légèreté 
de l'enfance » ( parole de personne victime )

Lors du « retour de mémoire », écouter un adulte 
parler de son enfance, détruite par les violences qu'il 
a subies, incite à l’humilité, à une grande délicatesse 
devant sa fragilité, mobilise beaucoup d'émotions et 
peut avoir pour nous un petit effet de sidération.

Aussi, la prise de conscience et la mesure de la 
gravité des faits, de leurs conséquences sur sa vie 
future, ne se fait souvent jour que peu à peu, dans 
l'après-coup des récits, pour la personne victime 
comme pour nous qui l'accompagnons.    

La très grande vulnérabilité du petit enfant et de 
l'enfant est connue de tous ( particulièrement de 
ses agresseurs ! ). Un enfant est encore enclin à 
croire et à faire ce qui lui est demandé par un adulte 
Ses capacités tant physiques que psychiques à se 
protéger d'une effraction prédatrice, sont fragiles, 
encore immatures, d'autant plus s'il s'agit d'une 
figure d'autorité, enrobée de gentillesse ! Comment 
resister, comment alors ne pas se sentir complice, 
donc coupable ( la conscience morale apparaît chez 
l'enfant dès 5 à 6 ans ), puis honteux.

Certaines situations de carences chez un enfant 
majorent la perméabilité de sa «barrière anti-
effraction ». Elles devraient être considérées comme 
facteurs d'aggravation des violences sexuelles.  

La dimension perverse de certaines agressions, 
l'importance des manipulations ( le « grooming » ), 
le « diabolique » des stratégies déployées ou des 
menaces utilisées, pour venir à bout d'éventuelles 
résistances chez un mineur, doivent être également 
prises en compte dans l'évaluation de la gravité des 
faits. À cet égard, certains récits nous dévoilent 
(  parfois en filigrane )  :

- la fréquente « intimité » avec les familles, d'un 
agresseur, souvent chaleureux et charismatique. 
Ce qui lui confère une figure paternelle ( aimante ) 

qu'il peut incarner voire même, usurper. Chez 
l'enfant victime, en attente de tendresse et de 
reconnaissance, combien peuvent être terribles 
pour lui, sa confusion, sa soumission, son désir de 
protéger son agresseur, en prenant sur lui toute la 
culpabilité et la honte. La proximité avec l'inceste 
est alors grande.

- la confusion et la violence pour un enfant d'être 
confronté brutalement à l'inconnu du charnel, du 
pulsionnel de la sexualité adulte et au choc des 
différences d'anatomie, alors qu'il est en  quête 
d'une simple reconnaissance et de tendresse ! Qu'en 
est-il également de la douleur ressentie lors d'une 
pénétration, de la panique que peut provoquer la 
survenue d'un saignement anal ou vulvaire dans 
les suites de l’agression ( l’origine en est toujours 
traumatique chez l'enfant ), vécues dans la solitude 
d'un silence imposé et souvent profondément 
intériorisé.

À l’adolescence, période vulnérable par excellence, 
où le sexuel se manifeste dans le corps et prend 
corps, l'excitation sexuelle ( trop souvent confondue 
par la personne victime avec plaisir ) peut se faire 
jour au cours d'un abus. Ne pas être capable de 
« contenir » une telle excitation est une chose, la 
laisser percevoir à son agresseur, en est une autre 
plus dévastatrice encore.
Ces récits nous font comprendre aussi, à quel point, 
la souffrance de ne pas être entendu ni cru par ses 
parents et leur entourage, confronte à la culpabilité 
et à la honte  éprouvées, et renforce les sentiments 
d'isolement et d'abandon. Pendant la durée des 
abus, la réalité d'une exclusion, fréquente par 
rapport à ses pairs, accentuée par la chute fréquente 
des résultats scolaires, ne fait qu'accentuer cette 
souffrance...

Comment la saisir chez un enfant, lorsqu'elle se 
manifeste. Le plus souvent, l'enfant ne dira sa 
souffrance que de façon inattendue, banale et 
incongrue, au détour d'une phrase, qu'il faudra 
savoir « attraper au bond ». Il en est de même 
des messages « brouillés » qu'il exprime de façon 
indirecte par son comportement et son corps. Aucun 
des ces symptômes  n'est spécifique. Y penser, croire 
ce qu'on voit, entendre ce qui est dit puis agir, ont 
souvent fait défaut dans l'entourage de ces enfants.

C'est souligner ici, la puissance des forces 
destructrices qui transparaissent de certains récits : 
la confusion ( y compris sur son orientation sexuelle 
si l'auteur est du même sexe ), la culpabilité ( « je suis 
acteur, donc complice et responsable» ), la honte 
( effondrement de l'estime de soi ) et une atteinte 
profonde de sa capacité à construire et à vivre 
l'altérité.



13

La question de la mémoire, du retour de mémoire 
souvent 25 à 30 ans interpelle et incite à savoir ce 
que les scientifiques ont à en dire. Les recherches 
en neurosciences ces deux dernières décennies 
sur la mémoire épisodique ( celle des évènements 
biographiques ) montrent que même très tôt 
( entre deux et trois ans ) un cerveau immature 
est capable d' «engrammer» un événement à deux 
conditions : si le contenu en est marquant et le 
facteur stress présent. La restitution à lieu lorsque 
sont réunies à distance ces deux conditions : un 
facteur déclenchant extérieur ayant « une parenté » 
avec l'évènement originel, et le stress qu'il génère. 
Cela corrobore ce que nous entendons chez les 
personnes victimes mais ne dit rien des mécanismes 
du refoulement, ni de la dissociation si nécessaires 
à préserver leur capacité à continuer à vivre, mais si 
coûteux en même temps.

Quant à la « reconstruction » du souvenir mise 
en avant par certains « sceptiques », elle relève 
d'avantage du travail de mémoire qui a été mis 
en route par la prise de parole. Ce travail donne 
consistance au  souvenir, en détails  ( odeurs, 
vêtements, certains traits physiques du prédateur ), 
et en affects rendus signifiants par l'adulte que cet 
enfant est devenu.

La réparation

C'est le véritable enjeu du processus de la justice 
restaurative. Pouvoir se réapproprier son histoire 
par le récit de ses blessures intimes en est une part 
essentielle Si pour le médecin elle a trait au corps 
organique, celui-ci est parfois obligé de réaliser que 
la souffrance humaine ne se réduit pas à cette seule 
dimension du corps biologique. Surgissent alors les 
questions difficiles, et que nous retrouvons dans 
l'accompagnement « CRR » des victimes avec les 
congrégations. Par exemple :

celle de devoir prendre en compte dans ce processus, 
les temporalités parfois très décalées entre personne 
victime, CRR, et congrégations.

- celle pour la personne qui a été victime ou malade, 
de devenir acteur de sa réparation, nécessitant le 
passage au statut de « sujet » et non plus de victime 
ou de malade.

- celle du pardon ( non au sens religieux ) que le 
sujet est capable de s'accorder ainsi que de devoir 
accepter la part d'injustice dans ce qui lui est arrivé.

- celle des deuils difficiles à faire de la personne qu'il 
n'a pas pu être ni de la vie qu'il n'a pas pu construire, 
de l'irréparable.
 
- celle de la simple nécessité de devoir passer à autre 
chose pour pouvoir retrouver la force et le goût de 
vivre et de devenir témoin.

S'il y a une part indiscutable de soins ( attention à 
l'autre ) attaché à notre façon d'accompagner, nous 
ne sommes pas pour autant des soignants ou des 
thérapeutes.

Comment alors envisager la fin de ce parcours 
singulier. Que représente-t-elle et quels en sont 
les conditions pour la personne que nous avons 
accompagnée et pour l'accompagnant ?  

La gravité des conséquences sur leur vie et 
l’empêchement de vivre, que mettent en lumière les 
récits des personnes victimes de violences sexuelles, 
incitent à leur détection dès l'enfance quand on sait 
leur fréquence, et à la mise en place de mesures de 
prévention.

Ce que m'appris et réappris mon travail à la CRR 
c'est la nécessité pour une personne qui a été 
blessée souvent dans l’essence même de ce qui 
constitue son humanité de ne pas être réduite à son 
seul statut de « blessée » et se souvenir pour tout 
médecin que l'humain ne se réduit pas à un « objet » 
de science.

Mon souhait serait qu'un stage à la CRR soit proposé 
aux étudiants en médecine.



14

L’assemblée plénière de la conférence épiscopale 
espagnole a approuvé le 9 juillet 2024 un plan de 
réparation intégrale des victimes d’abus sexuels 
de l’Eglise espagnole [1], établissant les principes 
directeurs communs à toutes les institutions 
catholiques pour garantir une action homogène.

Pour toutes les situations ne pouvant pas être 
examinées en justice, ou pour lesquelles la justice 
n’offre pas une réparation adéquate,  est créée 
une commission consultative pour coordonner les 
réponses des institutions catholiques concernées 
et pour les accompagner ( Comision Asesora para 
la Reparacion Integrale - CARI ).  En quoi cette 
commission présente des similitudes ou des 
différences avec la CRR ?

Le domaine d’intervention de la CARI est 
assez large. Elle concerne toutes les institutions 
catholiques espagnoles et toutes leurs institutions 
dépendantes pastorales et apostoliques, lucratives 
ou non lucratives. Cela concerne des faits mettant 
en cause tous les clercs, les membres d’institutions 
religieuses mais aussi les laïcs ayant reçu une 
mission de la part de ces institutions. Quant aux 
victimes, il s’agit de toute victime mineure selon 
la loi espagnole ou majeure n’ayant pas usage 
de sa raison. Sont exclues de ce plan, toutes les 
personnes majeures vulnérables au sens d’un 
abus de la relation de pouvoir, ou de l’ascendance 
spirituelle ou morale, dont le consentement 
n’est pas annulé mais a été conditionné par cette 
relation particulière.

La commission consultative est constituée par 
l’assemblée plénière de la conférence épiscopale. 
Elle est composée de membres indépendants 
de prestige : 4 juristes ; 2 médecins psychiatres 
spécialisés ; 2 psychologues spécialisés ; 1 
représentant de la conférence épiscopale et 
1 de la conférence des religieux, nommés par 
la commission permanente de la conférence 
épiscopale. Ils ont un mandat d’une durée de 4 
ans renouvelable une fois. La commission pourra 
convoquer un représentant de victimes.

La commission peut être saisie d’office par 
l’évêque ou le responsable de la communauté 
quand une enquête préalable rend vraisemblable 
les faits dénoncés. Sinon, elle peut être saisie 

En Espagne, une nouvelle 
commission pour la réparation 
des victimes d’abus sexuels 
dans l’Eglise

à la suite d’une réclamation d’une personne se 
déclarant victime ou ses représentants légaux. 
Cette personne doit pour cela faire une réclamation 
directement auprès de l’évêque ou du responsable 
de la communauté concernée, par écrit, datée, 
authentifiée par un notaire ecclésiastique, 
détaillée, accompagnée de tout élément à 
l’appui. Ensuite, l’évêque ou le responsable de la 
communauté notifie à la personne la réception de 
sa réclamation et lui donne 7 jours pour ajouter des 
éléments. Puis, s’il l’estime opportun, il la transmet 
à la conférence des évêques qui la transmet à la 
CARI.

La CARI doit formuler ses recommandations 
dans un délai de trois mois maximum à compter 
de sa saisine. Pour cela, elle désigne un rapporteur 
qui fait toute diligence utile. Des délais sont fixés 
pour que certaines diligences soient faites à sa 
demande par les institutions religieuses ( 10 ou 20 
jours ). Les diligences accomplies sont présentées 
à la personne se déclarant victime qui peut en 
demander copie et qui a ensuite un délai de 15 
jours pour formuler des observations. Une fois 
l’instruction terminée, la CARI a 20 jours pour 
formuler, à partir des demandes de la personne se 
déclarant victime, ses recommandations écrites 
et motivées, prises à la majorité absolue. Elle est 
chargée d’apprécier la vraisemblance selon des 
éléments suffisamment rigoureux et d’appliquer un 
barème d’appréciation des dommages qu’elle aura 
établi, avec l’aide du vice-secrétaire aux affaires 
économiques de la conférence épiscopale, à partir 
des barèmes civils et de commissions équivalentes 
étrangères.

Les recommandations de la CARI sont transmises 
à l’évêque ou au responsable de la communauté 
concernée, qui sont libres de les appliquer. Ils 
prennent alors une décision motivée notifiée à la 
victime. S’il y a une réparation, elle est formalisée 
par un accord.

[1] Líneas de trabajo de las instituciones de la Iglesia católica 

en España;  Plan de Reparación Integral a menores y personas 

equiparadas en derechos, víctimas de abusos sexuales;  Criterios 

orientadores para la reparación integral



15

Le choix de l’Eglise espagnole est proche de celui 
de l’Eglise française au sens où elle a décidé de 
confier à une commission nationale, composée 
de membres laïcs, le soin d’accompagner les 
institutions religieuses dans la réponse la plus 
adéquate à donner aux personnes victimes 
qui ne peuvent pas se tourner vers la justice 
judiciaire. Pour cela, elle met également la 
victime au centre et accorde une place importante 
à l’accompagnement, à l’écoute, à la justice 
restaurative. Elle s’en tient également à la 
vraisemblance des faits. Elle prévoit que chaque 
institution de l’Eglise prenne ses responsabilités 
et s’engage à réparer la victime. La compensation 
financière est évaluée à partir d’un barème 
et constitue un engagement unilatéral de la 
communauté. Chaque communauté signe alors un 
accord, sans clause demandant en contre-partie le 
silence.

Toutefois, certaines différences sont notables. 
Tout d’abord, des règles communes à toutes 
les institutions religieuses ont été élaborées 
collectivement et rédigées sous la forme proche 
d’un règlement juridique de procédure. L’Eglise 
espagnole reconnaît des droits aux personnes se 
déclarant victimes directes ou indirectes  : droit 
à l’écoute ; à une attention ; à une protection ; à 
une assistance adéquate et intégrale personnelle 
ou aux proches ; à ne pas faire l’objet d’une 
revictimisation ; à une réparation intégrale, c’est-
à-dire économique, spirituelle ou psychologique, 
sous plusieurs formes :  par l’accueil, l’écoute et 
l’accompagnement ; par une assistance intégrale : 
thérapeutique ; sociale ; juridique ; économique ; 
par la réparation matérielle sous la forme soit 
d’une indemnisation en application d’une 
décision judiciaire définitive, soit de prestations 
de service concrètes, soit de compensations 
économiques sous forme d’argent, reconnues 
et assumées volontairement par les diocèses 
et les communautés, de manière unilatérale, 
au terme d’un processus établi à cet effet. Un 
principe clair de subsidiarité a été énoncé. Il 
consiste à donner une priorité au traitement 
judiciaire ou canonique des situations d’abus et 
à la responsabilité individuelle des auteurs et/
ou des institutions, avant de recourir au plan 
de réparation intégrale des victimes d’abus 
( PRIVA ) fondé sur la responsabilité morale de 
l’Eglise. Les autorités religieuses gardent la 
maitrise du processus de réparation. Tout le 
travail préparatoire d’écoute, d’accompagnement, 
d’assistance, semble être confié aux cellules 
d’écoute de chaque institution. La commission 
est composée de membres choisis par la conférence 
épiscopale. Elle n’est pas saisie directement par 
les personnes victimes. Elle a un rôle clairement 
consultatif. La personne victime n’a aucun recours 
si les recommandations de la commission ne la 
satisfont pas ou si l’autorité religieuse ne prend 
aucune décision à la suite des recommandations. 
La justice restaurative n’est pas le principe 
d’action de cette commission, qui semble être 

axé sur la compensation financière. Par ailleurs, 
l’intervention de la commission consultative est 
encadrée par des délais, ce qui risque d’aboutir 
à une intervention plus fréquente d’avocats 
aux côtés des personnes victimes pour préparer 
notamment un dossier à traiter dans un délai assez 
court.

Malgré ces différences, des leçons pourraient être 
tirées du choix fait par l’Eglise espagnole. En effet, 
fortes de près de trois années d’expérience avec 
l’INIRR et la CRR, la CEF et la CORREF pourraient 
collectivement rédiger les principes directeurs 
communs de l’action de l’Eglise de France face 
aux abus et aux attentes des victimes et créer 
une commission unique tierce pérenne avec des 
principes d’action et de composition transparents.



La CRR s’est délibérément inscrite dans le 
mouvement initié en France depuis les années 2010 
de la justice restaurative. Dix ans après le vote de la 
loi consacrant en France la justice restaurative[1], un 
rapport a été publié en mai 2024 sur les « Pratiques 
et effets de la justice restaurative en France »[2]. 

Un résumé de certains passages de ce rapport 
permet de constater que si l’expérience de justice 
restaurative sous l’égide de la CRR est assez proche 
de celle pratiquée en France, elle s’en écarte sur 
certains points.

I • Les pratiques de justice restaurative

	 • Les types de pratiques

Le rapport s’intéresse essentiellement à la pratique 
des rencontres entre groupes d’auteurs et de 
victimes et aux médiations restauratives[3], dont 
il constate le caractère encore très peu unifié. Le 
processus proposé par la CRR s’apparente d’ailleurs 
à des médiations restauratives.

	 • Le domaine d’application

Les violences sexuelles et intrafamiliales forment 
le contentieux principal traité par la justice 
restaurative en France car elles ne trouvent pas de 
débouché pénal, « massivement classées sans suite, 
correctionnalisées ou frappées de non-lieux » 
( p. 259[4] ). La mission de la CRR réservée aux 
violences sexuelles confirme que la justice 
restaurative est possible pour de telles infractions.

	 • Des rencontres plutôt indirectes

Le rapport constate que le taux de rencontres 
directes entre auteurs et victimes reste faible. En 
effet, « une médiation réussie n’a pas forcément 
besoin d’une rencontre pour être restaurative » ( p. 
130 ). L’image du face-à-face largement portée vers 
le grand public ne correspond donc pas à la réalité 
car les personnes ne veulent pas ou ne peuvent 
pas rencontrer leur auteur/ ou leur victime. La 
première rencontre, parfois la plus importante pour 
les personnes, a d’abord lieu avec les animateurs 

L’expérience de la CRR 
confrontée à 10 ans de 
pratique de justice 
restaurative en France
par Valentine Bück, membre de la CRR

de la mesure, dont le rôle d’intermédiaire est 
déterminant. Les rencontres finales se font avec 
d’autres auteurs, ce qui permet de « passer sa colère 
sur la figure d’un auteur quand le sien n’est pas là, 
qu’il soit mort, qu’il ne souhaite pas participer, ou 
qu’il ne reconnaisse pas les faits, voire continue encore 
aujourd’hui de les répéter » ( p. 132 ). En tout cas, 
les personnes font toujours une rencontre avec 
un « État incarné par des personnes bienveillantes, 
fonctionnaires et travailleurs associatifs » ( p. 168 ). 
De la même façon, avec la CRR les rencontres sont 
indirectes avec l’institution religieuse et non avec 
l’auteur souvent décédé.

	 • La plus-value du temps

La justice restaurative en France, c’est aussi 
beaucoup de temps : minimum 100 heures pour 
les rencontres détenus/victimes, 24 heures pour 
un processus de médiation. Si les mesures sont 
extrêmement chronophages et très aléatoires, le 
temps représente une des plus grandes plus-values 
de la justice restaurative.

16

[1] Loi n°2014-896 du 15 août 2014 introduisant l’article 10-1 du 

code de procédure pénale  et la circulaire du 15 mars 2017

[2] https://gip-ierdj.fr/fr/publications/pratiques-et-effets-de-la-

justice-restaurative-en-france/ ; rapport publié en mai 2024, issu 

d’une recherche dirigée par Delphine GRIVEAUD et Sandrine 

LEFRANC, avec la participation de membres des acteurs principaux 

de la justice restaurative en France que sont l’Association de 

recherche en criminologie appliquée ( ARCA ), l’École nationale 

de protection judiciaire de la jeunesse ( ENPJJ ), l’École nationale 

d’administration pénitentiaire ( ENAP ), l’Institut français pour la 

justice restaurative ( IFJR ), le Centre interdisciplinaire de recherche 

appliquée au champ pénitentiaire ( CIRAP ).

[3] groupe de personnes condamnées et un groupe de victimes ( 3 à 

5 personnes par groupe ), qui ne se connaissent pas, mais qui sont 

concernées par un même type d’infraction, qui échangent.

- rencontre entre la victime et l’auteur de l’infraction
[4] Toutes les citations viennent ensuite du rapport et non de la 

synthèse.



17

La CRR est également très attentive à accorder 
beaucoup de temps à la relation.

	 •  une pratique plus ou moins active

Malgré un engouement contemporain pour la 
justice restaurative, dans un contexte de critiques de 
l’institution judiciaire et de recherches d’alternative 
ou de complément à la justice rétributive, le rapport 
« dresse le portrait d’une justice restaurative fragile 
( … ) à l’échelle nationale, mais active sur certains 
territoires bien délimités localement » ( p. 3 de la 
synthèse ). 

Toutes les conditions sont apparemment réunies 
pour que la justice restaurative soit en France 
une politique publique dynamique : appuyée sur 
un cadre légal relativement clair, politiquement 
consensuelle, portée par une intention politique 
forte, bénéficiant d’un large consensus partisan, 
objet d’investissement de nombreux débats 
parlementaires, légitimée par des succès étrangers 
et une directive européenne, et enfin soutenue et 
promue par des associations spécialisées et des 
professionnels convaincus. 

Mais, en réalité, la justice restaurative reste précaire 
et « maintenue dans une « situation d’entre-deux », 
entre politique publique nationale et initiatives 
volontaristes sur certains territoires bien délimités 
localement » ( p. 9 ). Elle ne fait pas l’objet d’une 
information systématique par crainte de provoquer 
une augmentation des demandes sur l’ensemble 
du territoire français. Les moyens alloués à la 
justice restaurative représentent seulement 1,27% 
du budget dédié à l’aide aux victimes. « Compte 
tenu de son rapport ambivalent avec la procédure 
pénale, elle n’induit pas d’allègement clair du coût des 
procédures pénales » ( p. 259 ). Sur la période 2014-
2023, à l’échelle nationale, 1000 personnes auraient 
bénéficié de mesures restauratives pour entre 4 000 
et 4 500 personnes formées à devenir praticiens 
de la justice restaurative. Ce nombre est faible par 
rapport à d’autres pays francophones. « Ce manque 
de mobilisation est-il à  imputer à une « culture » des 
Français ( de passivité face aux processus dirigés par 
l’État, par exemple ), à une information encore trop 
faible » ( p. 66 ), à des difficultés de « recrutement » 
des participants ? Ce faible chiffre reflète-t-il un 
échec de la justice restaurative en France ?

A l’inverse, la CRR a une activité plutôt soutenue 
puisqu’en deux ans et demi, plus de 700 personnes 
ont pu être accompagnées. Cette dynamique est 
facilitée par une attente importante des personnes 
victimes à la suite du rapport de la CIASE, une 
pratique commune, une volonté d’emblée des 
congrégations de reconnaître et réparer. Elle offre 
en général la seule opportunité pour les victimes 
d’obtenir reconnaissance et réparation et pour les 
communautés religieuses d’aborder en profondeur 
ces questions. Une communication satisfaisante, 
volontariste, sur son existence est mise en œuvre 
par l’Eglise et les médias même si elle pourrait être 

encore améliorée.

	 • Place de l’institution judiciaire

La justice restaurative en France est déléguée aux 
associations, et est arrimée à l’institution judiciaire, 
encadrée et contrôlée à la fois par le ministère de la 
Justice et les juridictions et financées par l’Etat. Les 
magistrats contrôlent la légalité et l’opportunité des 
mesures, tandis que l’administration pénitentiaire 
et la protection judiciaire de la jeunesse emploient 
une partie des animateurs de la justice restaurative. 
Elle ne se pratique donc pas en rupture du système 
pénal. Tout au plus la justice restaurative représente 
alors un « supplément d’âme » ( p. 19 ) à la justice 
pénale, un « pas de côté » ( p. 104 ). 

La CRR n’a aucun lien avec l’institution judiciaire. 
Elle se présente comme un tiers de justice, agissant 
en toute autonomie par rapport aux communautés 
religieuses, représentant en quelque sorte la 
société civile. Elle reste financée uniquement par 
les congrégations et communautés religieuses, 
autrement dit par le responsable, reconnaissant 
ainsi le caractère systémique de ces violences. 
L’Eglise, en quelque sorte, offre aux personnes 
victimes ce processus restauratif alors que la justice 
restaurative en France est financée par le tiers que 
représente l’Etat. 

II • Les effets de la justice restaurative

	 • Similitude des effets restauratifs

Selon le rapport, les participants apprécient 
l’écoute, la compréhension, la reconnaissance, 
l’espace d’un travail sur soi, la bienveillance, le 
respect, le dialogue avec d’autres personnes, le fait 
d’être pris en considération en tant que personne. 
Les personnes apprécient l’animateur, dédié à soi, 
disponible, qui accompagne dans une introspection 
sur plusieurs mois, de manière professionnelle et 
gratuite.

La reconnaissance pleine et entière est une des 
attentes les plus fortes. « L’attitude des animateurs,  
qui appliquent sans le dire explicitement la règle qui 
veut qu’on ne remette jamais en question le récit par 
une personne des violences qu’elle a subies ( « on vous 
croit » ), y contribue » ( p. 212 ). On ne leur demande 
pas de se justifier, de prouver. Cette reconnaissance 
est sociale mais également institutionnelle.

Les personnes font aussi de belles rencontres. C’est 
un espace de resocialisation. Rencontrer d’autres 
auteurs et victimes, c’est « créer des liens avec de 
nouvelles personnes, bénéficier de leurs conseils, de 
leur soutien, le temps du dispositif mais aussi parfois 
de manière relativement plus durable » ( p. 133 ). 
Les rencontres consistent, pour les animateurs, 
« à « faire parler », et non à susciter une réflexion 
commune autour de savoirs importés par des tiers » 
( p. 229 ).



18

« à « faire parler », et non à susciter une réflexion 
commune autour de savoirs importés par des tiers » 
( p. 229 ).

La justice restaurative permet de renforcer 
l’estime de soi. Pour les victimes, cela se traduit 
par le sentiment d’utilité : faire comprendre aux 
personnes auteurs l’ampleur des répercussions de 
leurs actes en déclenchant une prise de conscience, 
une « responsabilisation » ; donner une chance à 
l’agresseur de devenir meilleur. Pour les auteurs, 
c’est parce qu’ils ont été considérés comme un 
interlocuteur légitime, qu’ils ont été écoutés, et que 
des relations amicales se sont nouées avec des gens 
souvent issus d’autres groupes sociaux. 

Cet espace de dialogue peut donner l’opportunité de 
répondre à certaines interrogations, de « comprendre 
ce qui se passe dans la tête de ces gars » ( p. 189 ). 

Les personnes apprécient aussi la justice sans 
jugement. Il n'y a pas le risque de mettre son 
agresseur en prison. Il s’agit alors d’une solution 
intermédiaire pour des personnes qui ne veulent 
pas porter plainte, « le recours à la justice pénale 
étant perçu comme un risque d’endommager les 
liens familiaux et amicaux restant, et ce pour une 
condamnation incertaine, chèrement acquise, et sans 
aucune garantie que leur drame ne se reproduira plus » 
( p. 254 ). 

Cela permet d’apaiser les frustrations à l’égard 
de l’institution judiciaire car ils se retrouvent 
au contact d’un État bienveillant alors qu’ils 
avaient été profondément marqués, et même 
blessés et affectés, par une expérience de la justice 
dans l’ensemble négative. La justice restaurative 
restaurerait ainsi une « relation dégradée » à l’État 
( p. 169 ).

Pour autant, cela n’est pas vécu d’abord comme une 
expérience citoyenne. La justice restaurative engage 
en effet surtout des émotions. « On « décharge », on 
« dépose », on s’allège » ( p. 186 )… On peut « libérer le 
poids » « d’un récit de souffrance dans un espace hors 
de soi » ( … ). « La peur doit être « surmontée », « sinon 
elle vous habite » ». La colère est invitée pour être 
dépassée. » ( p. 187 )

Cette décharge prend la forme d’une « libération 
de la parole » devant des témoins. « Les participants 
disent aussi leur surprise, et leur plaisir, de découvrir 
qu’ils et elles peuvent bien parler » ( p. 190 ).

La justice restaurative est créditée d’une fonction 
cathartique. C’est une nouvelle option pour 
aller mieux. De manière très récurrente, les 
participants font un lien direct entre le dispositif 
de justice restaurative et leur psychothérapie, 
ou entre l’animateur et leur  psychologue, ou 
psychiatre. « C’est parfois pour en rapprocher les 
processus et résultats, parfois pour les décrire comme 
complémentaires, et, régulièrement, pour valoriser 
les procédés et résultats de la justice restaurative par 

rapport à leur psychothérapie » ( p. 239 ).

De la même façon, la CRR donne une large place 
au rôle d’accompagnement de référents engagés, 
bienveillants, disponibles, qui écoutent de manière 
inconditionnelle et on retrouve les mêmes effets 
positifs pour les personnes victimes. 

	 • Des différences

Le rapport ne distingue pas les effets selon qu’ils 
concernent l’auteur ou la victime. 

En revanche, le processus de la CRR étant centré 
sur la personne victime, les effets concernent 
davantage la victime. La CRR est moins neutre que 
les animateurs de justice restaurative et ne donne 
donc pas une place équivalente à la congrégation 
qui ne bénéficie pas d’un espace de dialogue, de 
reconnaissance équivalents. La bienveillance rejaillit 
davantage sur les référents de la CRR que sur la 
communauté religieuse. Si une large part est laissée 
à l’expression des émotions, la démarche principale 
de la CRR est orientée vers la réparation, vers des 
gestes concrets.

Enfin, le rapport note que les effets bénéfiques sont 
non seulement pour les participants mais aussi 
pour les animateurs. Les animateurs « trouvent un 
sens renouvelé à un métier décrit comme dénaturé 
par la rationalisation et la modernisation de l’activité 
judiciaire. Ils se saisissent avec enthousiasme d’un 
outil qui permet  un temps long, met au centre l’écoute 
et un accueil quasi inconditionnel des personnes, et 
s’incarne dans de « belles rencontres » humaines ». 
( p. 254 ). 

III • Limites

La justice restaurative telle que pratiquée en 
France reste trop individualisée, professionnalisée, 
institutionnalisée, évacuant ainsi « la notion de 
communauté ou même de société civile » ( p. 126 ). Le 
processus de la CRR est lui aussi très individualisé, 
sans ouverture sur d’autres cercles, sur d’autres 
« communautés ».

Les mesures reposent sur une opposition binaire 
entre « auteurs » et « victimes ». « Dans la pratique, 
les « membres de la communauté » sont davantage 
issus d’un cercle de convaincus et de professionnels, 
que de l’environnement social ordinaire des auteurs et 
victimes, ( familles, amis, collègues et voisins ) » 
( p. 126 ). 

La justice restaurative semble « affadie » ( p.126 ) 
par son intégration au système pénal. Toutefois, 
le rapport note que cette tendance à ne pas élargir 
le cercle se retrouve dans d’autres domaines plus 
privés de la justice restaurative, comme la justice 
transformatrice, qui confine également les mesures 
dans un cercle « privé » et homogène – par exemple 
des milieux politiques, militants fermés (p. 126 ). 



19

La dimension systémique reste éludée. « La 
justice restaurative en France ne s’intéresse 
qu’aux expériences individuelles des personnes par 
rapport aux faits, et plus spécifiquement encore aux 
répercussions ( et non aux causes ) de ces faits sur les 
personnes » ( p. 257 ). De leur côté, les communautés 
religieuses sont plus incitées à réfléchir et agir sur 
les causes des abus sexuels dans l’Eglise.

***

En conclusion, les auteurs du rapport préconisent 
une autonomisation de la justice restaurative.

« Si la justice restaurative apparaît à certains comme 
une mesure de désengorgement des tribunaux, elle ne 
pourrait devenir un outil de gestion des « flux » qu’à 
la condition de s’autonomiser : vis-à-vis du contrôle 
de légalité aujourd’hui confié au juge, aussi bien que 
vis-à-vis du dépôt de plainte. La justice restaurative 
pourrait alors être portée par un service associatif 
dédié, financé conjointement par différents ministères 
( Justice, Santé, Éducation nationale, Citoyenneté et 
Égalité femmes-hommes ) sous l’égide du ministère 
de la Justice ; les organisateurs seraient dans ce cas 
habilités à proposer des mesures à celles et ceux qui 
n’auraient pas souhaité porter plainte mais demandent 
une aide et une reconnaissance de l’État » ( p. 260 ). 

L’expérience de la CRR confirme l’engouement 
pour une justice restaurative et montre qu’elle peut 
se développer en toute autonomie par rapport à 
l’institution judiciaire, sous certaines conditions.



Chiffres clés de la CRR
Au 12 septembre 2024

977
Nombre de saisines

823 
Nombre de saisines closes ou instruites

202
Nombre de demandes en cours 
d’instruction

441
Recommandations émises

15,4M 
Montant total des recommandations 
émises

34 960€
Montant moyen des recommandations

278
Protocoles signés

15
Demandes de réexamen

 Profil des personnes victimes 
qui saisissent la CRR

90% 
des personnes victimes ont plus de 50 ans

87% 
des agressions ont été commises entre 1950 et 
1980

80% 	
des victimes étaient mineures au moment des faits

• 65% d'hommes et 35% de femmes

• 55% des victimes avaient moins de 12 ans

• 55% des faits ont eu lieu dans des écoles

20% 	
des victimes étaient majeures dites « vulnérables » 
au moment des faits

• 74% de femmes et 26% d’hommes

Personnes mises en cause 

 
Les personnes mises en cause sont à 99% des 
hommes

80% décédées

20



Entre mai et septembre 2024, la CRR m’a chargé 
d’une mission d’étude auprès d’un panel de 
représentants d’instituts ayant collaboré avec la 
commission, portant sur deux points : leurs relations 
avec la CRR et leur expérience du processus de 
justice restaurative mis en place face aux abus 
sexuels, commis dans leur congrégation ou leur 
mouvement. 

Je dois dire, en premier lieu, le grand intérêt qu’a 
présenté cette mission à titre personnel : travaillant 
sur les violences de masse et leur prise en charge 
par la justice, notamment dans le cas du génocide 
des Tutsi au Rwanda, j’ai retrouvé dans ce travail 
des échos avec mes interrogations propres ; qu’a 
produit la confrontation aux violences sexuelles et à 
leur réparation au sein des instituts ? Comment les 
membres de ces derniers ont-ils accueilli ce « choc » 
– comme beaucoup l’ont exprimé –, ainsi que la 
réponse prévue par la CRR depuis sa création ? 
Mon rapport consista à retranscrire les impressions 
et les avis, très divers, des vingt répondantes et 
répondants avec qui j’ai pu m’entretenir ; une façon, 
aussi, de solliciter le dernier chainon du triptyque au 
cœur des protocoles de la CRR, entre les victimes et 
les référents ( qui font, eux aussi, l’objet d’études ).

Plusieurs impressions ressortent de ce travail : celle, 
déjà, d’avoir échangé avec des personnes réceptives 
à la mission qui m’avait été confiée. Certains n’ont 
pas caché leur satisfaction à pouvoir livrer une 
parole réflexive et critique au « tiers du tiers » que 
j’incarnais. Ce fut une opportunité de reformuler des 
objections déjà débattues avec la CRR, ou à l’inverse, 
d’insister sur des points qui, selon eux, n’avaient pas 
été suffisamment entendus. Dans des procédures qui 
mettent justement au centre les personnes victimes 
et leur parole, il fut difficile pour beaucoup de faire 
entendre leurs réticences ou désaccords, comme 
les difficultés éprouvées par leur institut vis-à-vis 
des protocoles ( l’étendue des réparations, dont 
financières ) et même par rapport aux conséquences 
de ces abus sur leur institution. Leur existence 
constitue même une trahison, comme certains me 
l’ont fait valoir, expliquant leur sentiment d’avoir 
été victime indirecte des faits et de devoir payer 
pour les fautes commises par d’autres, mais en leur 
sein. 

	 À ce titre, j’ai été frappé par la question 
difficile de la responsabilité : en l’absence des 
abuseurs, quelle pouvait être celle que les 
répondants reconnaissaient ? Certains ont expliqué 

Retours des congrégations
par Timothée Brunet, chercheur associé au CESPRA (EHESS)

qu’ils devaient assurer cette charge au nom de 
leur institution fautive. Pour d’autres, ce point a 
pu faire l’objet de grincements, notamment par 
rapport aux membres de leurs instituts : comment 
adhérer et faire adhérer à un processus qui, selon 
plusieurs, a eu tendance à jeter le discrédit sur 
leur communauté dans son ensemble ? Où trouver 
une place pour chacun, en somme, au cœur d’un 
dysfonctionnement systémique et en l’absence des 
responsables directs ? La reconnaissance des abus 
a provoqué l’urgence d’un réexamen du passé à la 
lumière de ces violences. 

Les profils des répondants interrogés sont très 
divers : certains ont eu à traiter une ou deux affaires, 
là où d’autres en avaient déjà traité plusieurs 
dizaines. Parmi eux, on compte des répondants 
pour qui la justice restaurative et les violences 
sexuelles étaient étrangers. D’autres, en revanche, 
avaient déjà entamé un aggiornamento au sein 
de leur communauté ou mis en place des mesures 
d’écoute et d’indemnisation. Les impressions 
de chacun étaient tout aussi multiples : les avis 
furent parfois dithyrambiques, sur la CRR et ses 
membres, comme certains retours d’expérience 
ont pu être très négatifs, et l’occasion d’exprimer 
des critiques radicales quant aux principes de la 
commission. Entre les deux, une grande partie de 
responsables satisfaits, au final, d’avoir pris part 
à ce travail important, mais éprouvés ou critiques 
vis-à-vis d’un fonctionnement trop arbitraire à 
leurs yeux, pas assez transparent, ou jugeant la 
démarche trop pesante, pas suffisamment à l’écoute 
quant à leurs difficultés propres. Leur unanimité 
vis-à-vis de la mission de la CRR et du but final de 
la procédure – accepter la parole des personnes 
victimes – n’empêche pas les objections, souvent 
dans une perspective constructive. D’autres 
remarques ont porté sur cette parole-même 
des victimes, considérée par plusieurs comme 
incertaine en l’absence de la parole de l’abuseur 
ou d’autres moyens de preuve ; une problématique 
intrinsèquement liée aux violences sexuelles 
commises, de surcroit, dans un cadre clos. Soit, le 
résultat de la violence intime elle-même, qui, de par 
sa nature, plonge les victimes dans un silence nourri 
par l’incrédulité. 

On remarquera que, pour beaucoup de ces 
responsables, il a fallu envisager la justice sous une 
autre lumière, et donc la justesse de la démarche 
non plus sous un rapport d’égalité mais d’équité, 
réenvisager le poids de dominations souvent 

21



22

ordinaires, parfois jusque dans le quotidien d’un 
institut religieux; réenvisager ce que fut ( et ce que 
demeure ) l’autorité d’une institution religieuse 
et de ses membres face à l’autorité que doivent 
retrouver les victimes vis-à-vis de leur récit, de leur 
expérience. Les conclusions de ce rapport, je le crois, 
se comprendront d’autant mieux à la lumière de 
l’étude portant sur les personnes victimes. 

Au bout du compte, cette mission a permis de 
restituer les opinions de nombreux répondants 
qui sont rentrés dans la démarche réparatrice de 
la CRR avec plus ou moins d’adhésion. Plusieurs 
répondants ont voulu se voir davantage associés 
à la réparation en tant qu’acteurs à part entière 
– avec leurs suggestions, leurs remarques, leurs 
doutes –, mais aussi en tant que ses sujets : derrière 
la restauration première des personnes victimes, 
un espace existe pour la restauration même des 
instituts, dans la « réconciliation » avec les victimes 
et avec eux-mêmes, comme un répondant me l’a 
exprimé. Une démarche, donc, dans laquelle certains 
ont trouvé leur place et où d’autres demandent 
à la trouver. Avec, plus d’une fois, une requête : 
celle d’une plus grande compréhension, dans la 
relation avec les référents notamment. Notons que 
la relation avec les commissaires a été un facteur 
clé de la bonne collaboration des instituts avec la 
CRR : plusieurs répondants sont revenus sur le long 
chemin qu’ils ont dû faire, un apprentissage lors 
duquel la présence des référents a permis de passer 
outre les blocages, ou d’agir malgré eux. 

Des limites donc, et des réussites que l’on retrouvera 
dans le rapport, dans lequel j’ai souhaité restituer 
le plus justement la parole des répondants. Je 
remarquerai, au final, que les difficultés rencontrées 
par beaucoup d’entre eux, sur les principes 
comme sur les faits, sont communs à la prise en 
charge des violences sexuelles dans la société en 
général. En cela, les questions qui traversent les 
répondants, comme le choc exprimé, participent 
d’un mouvement de fond qui interroge nos 
représentations, communes et individuelles, vis-à-
vis de l’ampleur des violences sexuelles et de leurs 
poids sur les personnes.



24

Directeur de publication :
Antoine Garapon

Association Reconnaissance et Réparation
28, rue Lhomond 
75005 Paris

Association régie par la loi du 1er juillet 1901
Siren N° 905 201 893
https ://www.reconnaissancereparation.org/

Si vous souhaitez vous désabonner de notre 
newsletter, cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°1, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°2, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°3, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°4, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°5, 
cliquez >>ici<<.

Je reviens souvent à une petite histoire qui est une 
sorte de mini-évangile au milieu de l'Évangile selon 
Marc, l'histoire de cette femme qui souffrait de 
flux depuis 12 ans. Elle avait consulté de nombreux 
médecins et dépensé en vain tout son patrimoine en 
traitements. Cette femme avait manifestement un 
problème majeur dans le sanctuaire de sa féminité. 
Dans le domaine intime de sa sexualité, elle portait 
un grave traumatisme. Selon la loi juive, une femme 
qui coule est rituellement impure. Elle n'a pas le 
droit de participer aux rassemblements religieux, 
elle n'a pas le droit de toucher qui que ce soit et 
personne n'a le droit de la toucher. Son désir ardent 
de contact humain l'a amenée à faire quelque chose 
qui violait l'isolement prescrit : elle a touché Jésus.

Elle l'a touché subrepticement, anonymement, par 
derrière, cachée dans la foule. Mais Jésus ne veut 
pas qu'elle reçoive sa guérison de cette manière. 
Il veut la voir, il cherche son visage. En un sens, 
on pourrait dire qu'il l'appelle par son nom, tout 
comme il a appelé Zachée, étonné. Il brise son 
anonymat. La femme s'avance et, après des années 
d'isolement, elle lui "dit toute la vérité" devant tout 
le monde. Au moment de la vérité, elle est délivrée 
de son mal ( Mc 5, 25-34 ).

Mais son toucher même, ce geste irréfléchi plein 
de désir et de confiance, était la manifestation de 
sa foi, la foi qui, selon Jésus, lui avait apporté la 

Texte proposé par 
un supérieur de congrégation
Tomas HALIK – un extrait de The Afternoon of Christianity 
( traduction )

guérison. C'est un acte par lequel elle enfreint la 
loi, car par son contact, elle rend Jésus rituellement 
impur, ce qui, selon l'interprétation stricte de la loi, 
est un péché. Pourtant, Jésus comprend ce qu'elle 
exprimait par son toucher et, par son interprétation, 
il donne à son acte une signification rédemptrice. 
Ce qu'elle avait exprimé par le langage de son corps 
- qui jusqu'alors s'était exprimé dans le langage 
du sang et de la douleur - elle pouvait maintenant 
l'exprimer pleinement en se prosternant devant lui 
et en lui disant toute la vérité.

C'est exactement ce que j'ai également expérimenté 
lors de conversations avec des victimes d'abus 
sexuels et psychologiques dans l'Église. Leur douleur 
refoulée, leur déception à l'égard de l'Église et leurs 
reproches souvent inavoués à l'égard de Dieu, qui 
se transforment souvent en auto-culpabilité ou en 
plaintes psychosomatiques, avaient besoin d'être 
exprimés. Pour cela, ils avaient besoin de l'espace 
sûr de l'acceptation inconditionnelle. C'est là que 
la vérité se révèle - et c'est une compréhension très 
différente de la vérité que celle dont parlent les 
"détenteurs de la vérité". Je rêve d'une Église qui soit 
un tel espace de sécurité, un espace de vérité qui 
guérit et libère.

https://forms.gle/M8TBa7ifQpLpRKJ19
https://drive.google.com/file/d/1pSbUA-geiHNnm29NMF1LmDmHdNB1H_Wy/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/1aRy3ksG-pRJkK9VTyIkQ3d6AjDmm605S/view
https://drive.google.com/file/d/18cXJ_k4LUuUQwT3Kqy3B4FVY3EM9Rdsg/view?usp=sharing
http://uxwlsst.cluster029.hosting.ovh.net/Lettre%20de%20nouvelles_CRR_4.pdf
http://uxwlsst.cluster029.hosting.ovh.net/Lettre%20de%20nouvelles_CRR_5_VF.pdf

