a vrac dire..

LETTRE DE LA CRR N°5

RECONNAISSANCE

2EME TRIMESTRE 2024



Sommaire

03

04

05

06

07

09

10

10

11

12

14

19

22

Edito par Antoine Garapon
«Save the date»: colloque CRR 12 décembre 2024

Parole de congrégation : entretien avec Michel Laloux,

provincial de I’Ordre des freres mineurs pour la France et la Belgique

Quand le diable a revétu I'habit

Parole de congrégation : Daniel Augui¢, provincial des

Missionnaires du Sacré-Coeur

Les chiffres clés de la CRR

L'ceil du psy: Guillaume Monod

Verbatim: Paulette

Une question a... Anne Manoha, membre de la CRR

Alain Girardet: Une procédure de réexamen pour quoi faire?

Soirée mémorielle du Verbe de vie, le 9 février 2024 2 la CRR
Journée mémorielle a Ploérmel, le 24 février 2024, témoignage de Raymond

Projection du documentaire «Le prix d'une vie»,

a Loctudy, de Bernadette Sauvaget et Olivier Lamour

O,



»
4
Edito
par Antoine Garapon,
Président de la CRR

LA REPARATION, ET APRES ?

La réparation financiére constitue la partie la plus
visible de notre travail, la plus parlante aussi peut-
étre parce qu’elle est quantifiable. Elle souligne
I’impossibilité fondatrice de notre mission qui est
de réparer l’irréparable. Il ne faut pas néanmoins en
rester a cette étape financiéere qui n’est pas la fin de
I’accompagnement que nous proposons aux victimes
et qui n’est peut-étre pas celle qui les marquera le
plus.

Qu’est-ce qui «répare » a leurs yeux ? De prendre

la parole tout d’abord. C’est que leur soit donnée
ensuite la possibilité de parler a la premiére
personne — en disant «je» -, et de sortir ainsi de la
passivité pour retrouver une agentivité. D’étre crues
ensuite, c’est-a-dire que les faits qu’elles dénoncent
ne soient pas suspectés mais bien confirmés par
I’ensemble des intervenants ; que les outrages
qu’ils ont vécus soient reconnus par ’Eglise et les
congrégations. La reconnaissance de soi passe par
la reconnaissance des faits, et la reconnaissance des
faits commence dans cette écoute inconditionnelle.
Ces deux opérations sont suivies par le versement
d’une somme d’argent ; le tout est supposé avoir

un effet réparateur mais ce n’est en rien garanti. Il
ne faut pas inverser ’ordre des priorités : dans la
réparation, ’argent est au service d’une parole et
d’une action, et non I’inverse.

Apreés la réception de la somme d’argent, la CRR
propose aux victimes d’organiser des rencontres

de mémoire et d’apaisement en lien étroit avec les
congrégations. Il n’y a aucune forme préconcue et
chacune de ces cérémonies est différente. Ce sont
souvent des réunions trés émouvantes et riches en
symboles - des symboles inventés collectivement

le plus souvent par les victimes elles-mémes.

La capacité symbolique n’est-elle pas la forme
supérieure d’agentivité ? Les gestes prennent le
relais pour exprimer ce que les mots ne sont pas
arrivés a dire.

C’est ainsi que la CRR dispose a présent d’un tres
intéressant répertoire de ces gestes d’apaisement.
Certains reviennent tres fréquemment comme celui
de revenir sur les lieux ; dans un cas, la victime

a demandé a accomplir le trajet entre la gare et
I’établissement maudit en étant accompagnée des

membres de la CRR et du provincial dans une sorte
de marche mémorielle ; « me voici soixante ans en
arriere » dit une personne en s’asseyant dans le
réfectoire. Le retour sur les lieux des abus se fait
parfois en groupe avec des lectures de témoignages
ou de poémes. Un autre geste revient fréquemment :
la plantation d’un arbre (souvent un ou des oliviers
mais cela peut aussi étre aussi un mimosa, arbre
plus féminin, dans une abbaye ot des femmes
avaient été abusées) ; il arrive aussi parfois que
chacun reparte avec une bouture a planter chez lui.
Ces actes sont le plus souvent conclus par un repas
pris en commun, parfois chez la victime elle-méme.
Des cadeaux peuvent étre échangés: la congrégation
offre a la victime un stylo « pour écrire une nouvelle
page de sa vie » ; mais parfois c’est la victime

qui tient a donner quelque chose lors de cette
rencontre : un poeme, un tableau peint par elle.
Dans d’autres cas, la victime rend solennellement
un objet associé a I’abus : un homme terriblement
abusé lors de cours d’anglais rend son cahier de
langue trente-cing ans apres, ou encore une icone
qu’avait donné I’abuseur. Les gestes d’hospitalité
sont nombreux ; une victime invite les membres de
la CRR a son ordination diaconale.

L’acte posé a valeur de signe qui révele a la
conscience de la victime sa puissance constitutive
retrouvée. Quelle plus grande affirmation de soi
que de donner a son tour, de recevoir chez soi des
membres de la congrégation.

Ces actes donnent lieu également a une prise de
parole — la lecture d’un acte de reconnaissance
quasi-systématiquement, un poéme ; dans un cas,

la victime s’est adressée a son agresseur par-dela

la mort, & coté de sa tombe. Les enfants ainsi que
les conjoints y sont trés souvent associés. Le mot

de «pardon » est banni comme tout autre terme
religieux. Cela n’empéche pas certaines victimes

de convoquer la religion — en demandant qu’une
messe doit dite en famille par exemple qui sera
célébrée dans la chapelle de la congrégation en
permettant aux membres d’accomplir des gestes de
paix au cours de celle-ci. Un autre monte a I’'orgue
et joue, ce qu’il n’avait jamais fait depuis les abus.
Un homme politique re¢oit un euro symbolique qu’il
ne dépensera pas confie-t-il ; il a eu une belle vie, ne
s’estima pas victime mais n’a jamais oublié ; il veut
faire ce geste pour les autres.

()



Peut-on parler a propos de ces rencontres de
réconciliation ? Le mot est tres fort, et surtout ce
n’est pas a nous de ’employer. Il ne faut pas prendre
ses désirs pour des réalités et étre en avance sur

ce que ressentent les victimes. Non, I’objectif de

ces rencontres est plutot de ’ordre de la reprise de
dialogue : avec soi-méme, avec les siens, avec les
autres.

Les formes sont a chaque fois différentes mais la
finalité est identique: il s’agit dans tous les cas de
signifier une rupture, de refermer une période de la
vie qui a parfois duré des décennies, de tourner une
page. Il faut organiser un événement en mémoire
d’un acte qui a été accompli en secret, qui a été
caché, qui n’a pas fait événement précisément.

Le parcours ne s’arréte pas la car certaines victimes
éprouvent le besoin d’écrire leur histoire. C’est ainsi
qu’un premier recueil de ces témoignages sortira en
librairie le 23 mai: Quand le diable a revétu I’habit
(Editions Karthala).

La CRR est I’initiatrice de ces rencontres de
mémoire et d’apaisement dont les modalités sont
arrétées encore une fois en étroite collaboration
avec les victimes et les congrégations. Ce sont elles
qui assurent le succés de ces «cérémonies ». Que
les unes et les autres soient remerciées pour leur
confiance sans laquelle rien ne serait possible. Pour
leur courage également car il n’est pas toujours
facile de prendre la parole en public pour révéler
des choses si intimes et il est parfois cruel pour les
responsables actuels de congrégations de devoir

se détacher de leurs prédécesseurs qui n’ont pas
mesuré la réalité des dégats commis sur des vies.
La réparation est une ceuvre collective dont les
bienfaits sont souvent proportionnels a I’audace de
celles et de ceux qui se sont engagés honnétement
dans cette démarche.

Une expérience de justice réparatrice

Bilan de 3 années de fonctionnement
de la Commission Reconnaissance et Réparation

-

iy
[

Jeudi12 décembre 2024

RECONNAISSANCE
REPARATION

Aux Facultés Loyola Paris
35 bis rue de Sévres
/5006 Paris

De 9h30 & 18h30

Colloque suivi d’'un cocktail



Parole de congrégation

entretien avec Michel Laloux, provincial de I'Ordre des fréeres mineurs pour

la France et la Belgique

Le frere Michel Laloux revient sur l’accompagnement
des personnes victimes d’abus sexuel engagé avec

la CRR depuis deux ans et demi. Propos recueillis
par Corinne Maes, membre de la ellule d’écoute des
franciscains.

Depuis le rapport de la CIASE en octobre 2021

et la création de la CRR en novembre de la méme
année, la province franciscaine de France-Belgique
a recu une quinzaine de témoignages. Qu’avez-
vous appris ? Quels enseignements en tirez-vous
aujourd’hui ?

M.L.: Ce que nous avons appris, c’est d’abord
I’'importance d’étre plusieurs, un bindbme - homme
et femme - avec des compétences différentes, tant
du coté de la CRR que de la congrégation, avec des
laiques femmes.

Pourquoi cette pluralité est-elle importante ?

M.L.: Accueillir le témoignage d’une personne
victime suppose de I’entendre bien ou le mieux
possible. Il faut pouvoir recevoir la douleur, la
détresse et souvent la colére qui s’expriment par les
mots, dans la voix, les pleurs et tous les gestes du
corps.

Cela exige plusieurs oreilles...et du temps aussi.
Prendre le temps est essentiel. Je me souviens de
la parole d’une personne abusée qui disait : «vous
n’aviez pas la montre devant vous », alors qu’elle
avait eu le sentiment de ne pas avoir été vraiment
entendue jusqu’ici.

La démarche avec la CRR est aussi un cheminement
qui se fait a des rythmes différents : celui de la
victime, celui de la CRR et celui des franciscains.

Et il faut que les trois parviennent a s’accorder et
converger vers une décision de reconnaissance

et de réparation partagée. D’ou I'importance des
synthéses produites par les commissaires et des
discussions qui en résultent.

Vous parlez du rythme des franciscains, que voulez-
vous dire?

M.L.: Les franciscains, c’est un provincial avec

son conseil composé de plusieurs fréres mais c’est
d’abord I’ensemble des fréres. Il nous a donc fallu
informer et sensibiliser tous les fréres a la démarche
de Ia CRR et aux abus commis. Nous avons organisé
plusieurs journées de formation avec des mises en
situation par exemple, pour que toutes ces questions

deviennent une réalité dont on peut et dont on doit
parler. Ce temps-la a été indispensable et continue
de porter ses fruits pour la reconnaissance et la
réparation.

Qu’est-ce qui vous a encore marqué dans vos
échanges avec les victimes et les commissaires ?

M.L.: Le poids de la parole. Je m’explique: il

y a les mots de la victime, qui disent son vécu,

son traumatisme, puis il y a ceux de la lettre de
reconnaissance et de I’effet que ces mots produisent
en elle quand elle les lit. On constate la surprise et
I’apaisement que la personne éprouve quand elle s’y
reconnait, quand elle «se reconnait ».

Cette parole doit donc étre entendue et écrite. Alors
ce qui était «vachement enkysté » — pardonnez
I’expression — depuis si longtemps, peut ouvrir

sur autre chose. La vie est toujours possible, c’est
I’enseignement majeur pour moi.

Quelles répercussions les travaux de la CRR ont-
ils sur les franciscains et plus largement sur les
religieux ?

M.L.: La premiére conséquence consiste pour nous
a «repenser » certaines modalités de la formation,
initiale et permanente, pour que chaque frere dans
son parcours ait toujours la possibilité de porter une
parole de vérité. L'objectif est de créer les conditions
pour exprimer ce que je vis dans ma vie religieuse,
sans étre jugé, mais en vérité.

Eviter les non-dits, les silences, cela nous concerne !
Notre préoccupation est double : prévenir toute
forme d’abus et accompagner une croissance
humaine intégrale.

Quoi d’autre ? Nous avons réorganisé les archives
dans un souci de mémoire et de transmission aux
futurs provinciaux, et nous avons mis en place une
structure pour écouter les personnes victimes ou
témoins d’abus et pour instruire les informations
recues en vue de les présenter au conseil.

Dans ces taches, nous sommes assistés par des

laics bénévoles, femmes en majorité, qui ont des
compétences juridiques, canoniques, psychologiques
et psychanalytiques. C’est encore la pluralité dont je
parlais plus haut.

Enfin, il faut savoir que toutes les prises de parole
des personnes victimes contribuent a de plus larges
interactions entre les supérieurs des différentes
congrégations, que ce soit dans le cadre de la
CORREF ou du groupe miroir (CRR et certains

72\
&



supérieurs). Elles favorisent aussi de nouveaux
échanges entre religieux qu’il n’y avait pas
auparavant.

Une laique me disait récemment : «dans I’Eglise
votre facon de parler et d’écouter a changé ».

Je souhaite conclure avec trois points:

» La justice restaurative a ouvert un
champ des possibles inédit pour I’Eglise
et nous sommes appelés a approfondir
les questions qui demeurent ou qui sont
nouvelles : comme la portée des gestes
de réparation (dont I'indemnisation
financiére) ou la vulnérabilité des
personnes adultes et la responsabilité,
qui font pour moi partie des points a
interroger.

» Le cadre existant de reconnaissance et
de réparation (CRR, Inirr) est appelé a
évoluer et vers quoi ? La aussi nous avons
ay réfléchir.

¢ «Le nez dans le guidon », nous avangons,
nous progressons méme, mais nous

avons peu de recul pour mesurer les

effets réparateurs a plus long terme de la
démarche. Soyons humbles et préts a nous

i |
a]uSter encore . Michéle Fay et Claire Horeau (dir.)

Quand le diable
bit

Récits de victimes
de violences sexuelles
dans I'Eglise catholique




Parole de congrégation

avec Daniel Auguié, provincial des Missionnaires du Sacré-Coeur,
Célébration mémorielle a Nimes, le 8 mars 2024

S'il est prioritaire de donner la parole aux personnes
victimes, il est tout aussi important d'accompagner
les supérieurs majeurs en responsabilité aujourd hui.
La CRR participe a ce double cheminement et c'est
heureux.

Le 8 mars dernier nous avons vécu : Mme Elodie
Brian et moi une célébration mémorielle dans
I'église St Francois de Sales, avec pose d'une plaque.
Lors de 'assemblée générale de la CORREF nous a
été présenté la mosaique de Sr Samuelle. Son ceuvre
d'art a permis d'étre la toile de fond de la plaque
mémorielle et les personnes victimes ont trouvé que
cette image correspondait bien a leur cheminement.
Pour la premiére fois les personnes victimes ont pu
faire connaissance en présentiel. Nous avons pris

le temps d'échanger ensemble sur le parcours vécu
depuis que ces personnes ont pris contact avec la
CRR et la congrégation des Missionnaires du Sacré-
Ceeur.

11 a fallu mettre dans le coup 1'évéque, le curé et

la communauté paroissiale dont certains étaient
réticents pour une telle démarche. « Pourquoi
remuer ce passé d'il y a 50 ans alors que la
communauté paroissiale a bien changé ? ». Nous
avons avancé patiemment tenant compte de l'avis
des personnes victimes et des paroissiens. Au final
la célébration en deux temps a été bénéfique pour
tout le monde et a pris tout son sens. Premier
temps, en milieu de journée, la pose de la plaque en
présence de 1'évéque de Nimes, du curé et du vicaire.
Deuxiéme temps, la célébration de l'office des vépres
de la 3¢ semaine de caréme au cours de laquelle j'ai
pris la parole en faisant référence a la lecture du jour
tirée de lettre de St Jacques (5, 16. 19-20):

Monseigneur, fréres et soceurs,

«Reconnaissez vos péchés les uns devant les autres, et
priez les uns pour les autres »...

Iy a 43 ans, j'ai été vicaire, ici, dans cette paroisse
durant deux ans.

Je n'imaginais pas alors que j'allais revenir, ce soir,
pour prier, et faire mémoire avec vous d'heures
sombres de la présence des Missionnaires du Sacré-
Coeur dans cette paroisse au service de laquelle
nous avons été prés de 60 ans avec tant de joie et de
bonheur.

Lun de nous a commis des abus sur quatre enfants
connus a ce jour, l'un d'eux s'est suicidé il y a peu, ne
pouvant plus supporter la blessure infligée alors.
Comme vous le savez, notre Eglise de France a

souhaité faire la vérité, ce qui a abouti au rapport
de la CIASE. A la suite de quoi, la Conférence des
évéques et la Conférence des religieux/religieuses
ont mandaté deux commissions indépendantes.
Pour la vie religieuse : c'est la CRR (Commission de
reconnaissance et de réparation)...

1y a parmi nous, Mme Elodie Brian, que I'on appelle
«commissaire » a la CRR. Sa mission est de mettre
en lien les personnes victimes et les congrégations.

Nous avons ainsi cheminé a trois : la personne
victime, Mme Elodie Brian et moi-méme comme
provincial représentant de la congrégation des MSC
en France/Suisse.

Cela nous a conduits a vivre intensément, de part et
d'autre, la reconnaissance des faits, la responsabilité
de la congrégation des MSC et la réparation qui,
parfois, a été financiére.

Mais peut-on réparer l'irréparable ?

Devant tant de souffrance infligée au moment des
faits et par la suite, en raison du silence qui s'est
installé et qui a été imposé aux personnes victimes.
Silence vécu des années durant, « comment réparer
l'irréparable ?» : c'est la question qui m'habite depuis
que j'ai connaissance de cette situation.

La moindre des choses est de reconnaitre les faits,
les actes commis, les personnes victimes et d'essayer
de comprendre pourquoi les peres MSC d'alors ont
gardé le silence, de méme que ceux qui, dans la
communauté paroissiale, savaient.

Aujourd'hui, ’auteur de ces actes, ce missionnaire
du Sacré-Coeur n'est plus membre de notre
Congrégation et a été relevé de tout ministére, suite
a la décision de la Congrégation pour la doctrine de
la foi en date du 11 septembre 2015.

Mais je me dois, ce soir, d'étre avec vous, pour
assumer, dans ma mission de supérieur provincial,
ce qui hier n'a pas été reconnu, dénoncé,
accompagné par ma congrégation...

En pensant a ces vies blessées, marquées a tout
jamais par l'irréparable, je ne peux que m'incliner
dans le silence et implorer le pardon (comme le
propose la Lettre de St Jacques). Reconnaitre que
nous avons péché, que nous avons failli a notre
mission dans 'annonce de la Joie de 1'Evangile.
Ces paroles sont difficiles a prononcer et pourtant,
je dois et veux les prononcer publiquement par
respect pour les personnes victimes... Je le fais au

O



nom des MSC et en mon nom comme MSC. Je me
sens tout petit devant la grandeur de ces vies qui
ont été meurtries et violées. Pour le missionnaire
du Sacré-Ceeur que je suis, les actes commis sont
la négation méme de notre vocation et de notre
mission.

Comment parler et annoncer I'amour de Dieu
révélé pour nous dans le Coeur du Christ, sans
reconnaitre l'irréparable ? Depuis que je connais
ces personnes victimes, il ne s'est pas passé un
jour sans qu'elles soient présentes a ma vie et a
ma priere.

Ce soir, avec moi, je vous invite a les prendre
dans nos cceurs, dans nos prieres, dans nos vies...
en contemplant celui qui est notre vie et notre
résurrection... Lui qui fait route avec nous, sur
nos chemins d' Emmaiis et qui se donne a voir
dans le visage de nos fréres, de nos sceurs, de tous
les humains blessés et meurtris. Comme hier,

sur la route d' Emmaiis, le Christ nous explique

le sens ultime de nos vies et nous engage sur le
chemin de la résurrection. Le temps du caréme,
dans lequel nous sommes, nous aide a prendre

ce chemin. Ne s'agit-il pas de désirer vivre la
Paque pour que de nos impasses, de nos morts,
jaillisse la VIE plus forte que tout ? Telle est notre
espérance.

Prenons ensemble un temps de silence... avant de
chanter le Magnificat de Marie qui, par son OUI,

a permis la venue de notre Sauveur... le Christ
Jésus.

Ce que je retiens de la démarche: le travail
commun entre la personne «commissaire de la
CRR » et moi-méme. Le 8 mars, par le lien avec
les épouses présentes, j'ai mesuré aussi l'impact
que les abus ont généré chez les personnes
collatérales. Ayant été vicaire plus de 10 ans
apres les faits, je n'ai jamais entendu parler de
ces évenements sordides. Le 8 mars, j'ai entendu
un jeune de 1'époque qui m'a dit que tous les
enfants savaient et avaient donné un surnom a
l'agresseur. Il y a 1a pour moi un double mystere
devant ce silence vécu : celui de mes fréres alors
en responsabilité. Pour une part, il s'explique par
le contexte de I'époque, nous avons aujourd 'hui
une approche plus réaliste des situations d'abus.
Le silence des enfants qui ont trouvé la parade
face au silence des adultes: les religieux, les
parents des personnes victimes et certains
paroissiens qui savaient.

Je crois que nous étions tous «en chemin de
résurrection ».

/2
&



Chiffres clés de la CRR

Aw 18 mars 2024

907

Nombre de saisines

695

Nombre de saisines closes ou instruites

212

Nombre de demandes en cours
d’'instruction

372

Recommandations émises

13,2M

Montant total des recommandations
émises

35 000€

Montant moyen des recommandations

251

Protocoles signés

14

Demandes de réexamen

Profil des personnes victimes
que sassissent la CRR

90%

des personnes victimes ont plus de 50 ans

87%

des agressions ont été commises entre 1950 et
1980

80%

des victimes étaient mineures au moment des faits

e 65% dhommes et 35% de femmes
e 55% des victimes avaient moins de 12 ans

e 55% des faits ont eu lieu dans des écoles

20%

des victimes étaient majeures dites «vulnérables »
au moment des faits

e 74% de femmes et 26% d’hommes

Personnes mises en cause

i » 999,
Les personnes mises en cause sont a 0 des
hommes

800/0 décédées

Q,



L'ceil du psy

Guillaume Monod

psychiatre, pédopsychiatre, docteur en philosophie, spécialisé en éthique

médicale et membre de la CRR

La culpabilité que ressent la victime lorsqu’elle s’est
libérée de I’'emprise d’un abuseur n’est pas le signe
qu’elle se sent fautive car elle aurait recherché cet
état, mais au contraire qu’elle a réussi a en sortir.
Lorsque on est sous emprise, la seule culpabilité

est de ne pas en faire assez pour son tortionnaire ;
lorsque on s’en libére, une autre forme s’installe, qui
est le méme sentiment douloureux mais pour des
raisons distinctes.

La colere contre soi-méme qu’est la culpabilité
signifie que I’on a été trop naif et trop généreux
avec I’abuseur. Trop naif quand on lui a dévoilé

nos fragilités dans ’espoir qu’il les répare ; qu’on
n’a pas écouté les avertissements de nos proches;
qu’on a refoulé les signes furtivement apercus de
son imposture. Trop généreux quand on lui a donné
notre temps, notre considération, nos efforts, pour
le remercier des soins qu’il nous prodiguait, alors
qu’ils n’étaient que le miel répandu pour nous
attirer dans son piége. Parfois méme, pour avoir
inventé nous-méme certains mensonges, afin de
mieux se persuader qu’il était I'unique personne
qui pouvait nous aider, et qu’il méritait toute notre
confiance.

Cette colere porte les traces du processus d’emprise,
mélange d’infantilisation et de séduction. Elle est
décuplée quand on se rend compte que ’auteur n’est
pas cette personne extraordinaire a qui ’on prétait
un savoir magique qui changerait notre vie, mais
une personne ordinaire qui avait pour seul talent de
cacher sa banalité.

La douleur morale provoquée par la culpabilité

est une forme de punition que ’on s’inflige a soi-
meéme pour avoir cru les mensonges de I’abuseur.
La conscience morale ou le surmoi - selon les
références choisies — est I’instance psychique qui

a pour fonction de juger et culpabiliser I’individu
quand il a fauté. Pour asseoir son emprise, 'auteur
neutralise le surmoi de sa victime en I’infantilisant,
en la menacant, en lui reprochant de ne pas lui
rendre la confiance et ’amour qu’il lui a offert :
«Tu es formidable, mais tu ne sais pas ce que tu

dis ! Si tu crois que je te fais du mal, c’est parce
que tu ne crois pas assez en moi. Je t’aime, fais-
moi confiance !». Quand la conscience/surmoi de
la victime retrouve son autonomie, elle sort de son
silence pour exprimer ses reproches. La douleur
morale ressentie est le signe de la défaite de
I’emprise pathologique.

La culpabilité est donc un mécanisme indispensable
pour une réparation psychique, car en I’acceptant,
on redevient un auteur actif de sa vie. On se
réautorise a penser par soi-méme. Cette étape de
reconstruction de soi est pénible mais indispensable.
Pour accompagner la victime face a ce sentiment
douloureus, il ne sert a rien de lui dire d’arréter

de se culpabiliser, il faut au contraire I’inciter a le
faire d’une fagon constructive. D’une facon qui lui
permettra de faire le deuil de la relation d’emprise
et ’aidera a renouer de vraies relations d’amitié
équilibrées, en étant conscient des risques que cela
pose, mais surtout des richesses a venir.




Une question a...

Anne Manoha, membre de la CRR

Lorsque j’ai rejoint la CRR, j’avais exercé comme
magistrate pendant plus de 40 ans. Lengagement que je
prenais correspondait au sens que je souhaitais donner
désormais a ce nouvel espace de temps dont je disposais.

J'ignorais ce que représentait exactement la mission
qu’on me confiait mais je pensais, de facon sans doute
quelque peu présomptueuse, que mon expérience
professionnelle me faciliterait la tache pour venir a bout
des difficultés prévisibles.

J’étais, certes, habituée a écouter 1'«inentendable », a
recevoir en pleine face la souffrance déposée devant
moi, a I’évaluer, a regarder la vérité en face. J’étais
tout au moins convaincue que mon expérience me
permettrait de garder la distance nécessaire et de me
positionner.

Pourtant, au bout de quelques semaines, une fois
passés les premiers entretiens avec des personnes
qui sollicitaient la CRR et les premieres rencontres et
échanges avec les autres membres, je me suis sentie
grandement déstabilisée.

Je n’étais plus magistrate : une évidence s’imposait :
habitée par la formule «je vous crois» qui ouvre la
parole, je n’avais pas a rechercher la vérité a charge et
a décharge, ni a peser le pour et le contre entre deux
versions, ni a chercher a comprendre le pourquoi d’'un
acte. Je n’étais plus cet arbitre qui objectivise des faits
et détermine en toute neutralité une culpabilité ou une
responsabilité. Non ! j’avais perdu toute neutralité et
me plagais aux cotés d’une personne avec laquelle je
plongeais au fond de I’obscurité.

Alors, étais-je avocate ? Cela s’en rapprochait puisque
je portais la parole exprimée. Mais ¢a n’était encore

pas cela, je ne I’étais pas non plus car il ne s’agissait

pas de défendre une cause ni de la faire triompher en
convaincant, mais de parvenir a une reconnaissance
traduite en rencontre, en actes positifs au nombre
desquels il y avait une indemnité financiére.
Finalement ? qu’étais-je ? Passé un moment d’inconfort,
je me suis insérée naturellement dans le parcours et la
démarche CRR des apres les premieres rencontres avec
les victimes. Sans plus me poser de questions sur ce que
j’avais été, j’ai découvert un role nouveau pour lequel
mes précédentes expériences humaines allaient pour le
moins, me permettre d’adopter les attitudes d’écoute
adaptées et de prononcer des paroles de réconfort.

Ecouter, je savais faire, je I’avais appris. C’était méme
I’essence de mon métier tout au long des audiences (le
mot ayant la méme racine) innombrables de ma carriere
professionnelle.

Entrer en empathie est une autre chose et comme juge,
je ne me le permettais que jusqu’a une certaine limite
pour ne pas perdre I’indispensable objectivité. Lécoute
des victimes a la CRR nous approche au contraire
parfois, tellement pres d’elles que nous ressentons,
nous palpons la détresse, la colére, sans autre objet dans
notre esprit que d’entendre.

Ala CRR je n’avais plus a m’interdire de ressentir la
méme chose que la personne qui me parlait. Je n’avais
plus a parasiter mon écoute par la recherche du vrai

ou du faux, de la faille. J’étais face aux faits bruts et au
fracas de la souffrance.

Et surtout, je n’étais plus dans la position dominante du
juge, juché sur une estrade : abandonnant mon savoir
et mes certitudes, en toute humilité j’étais «aux cOtés »
au sens propre avant de I’étre au figuré. A la CRR, notre
mission est celle d’écouter et d’amener a faire son
chemin, avec délicatesse et précaution.

J’étais immergée dans un récit dont les paroles
devenaient miennes et que je rapportais aux instituts
religieux pour leur porter les demandes que nous avions
auparavant discutées et comprises en leur donnant du
sens. Dans cette phase, j’étais d’emblée complétement
a l’aise dans le role de tiers de justice qui nous est
donné. Je I’étais d’autant plus que la reconnaissance

de la responsabilité de ’Eglise en général et des
congrégations en particulier m’a toujours parue
conforme aux principes du droit et un juste retour des
choses pour des personnes privées de tout recours.

Mais la aussi, la réparation promise sortait du champ

de vision du juge que j’étais, habituée a indemniser
toutes sortes de préjudices. Nous sommes dans un
domaine tellement différent de celui de la compensation
d’un arrét de travail ou d’un objet disparu. Nous

sommes devant des vies entiéres détruites, cassées

en mille morceaux que rien ne rameénera en arriere.

Et la demande de réparation ne se limite nullement

a un calcul imposé: elle est fondamentalement
indissociable de la reconnaissance et en est une branche
multiforme. Elle est, comme le dit Antoine Garapon,
une contribution au relevement des personnes. J’ai ainsi
appris a évaluer différemment les sommes d’argent
recommandées, retrouvant avec bonheur le principe du
délibéré entre membres de la commission otl, comme
dans un tribunal, les opinions se valent et s’enrichissent.

Finalement, j’ai laissé définitivement ma toge de

juge 1a ou elle doit étre et sans rien renier, j’apprécie
cette mission nouvelle qui me remplit d’humanité,

une humanité et une bienveillance dont je me dis,

avec le recul, qu’il serait bien qu’on les rencontre plus
fréquemment dans les prétoires. Une chose est certaine,
si j’avais vécu cette expérience plus tot, je n’aurais pas
exercé mon métier de la méme facon.

2D
a



Une procédure de
réexamen pour quoi faire?

par Alain Girardet, membre de la CRR

Le réglement instituant la Commission
Reconnaissance et Réparation a prévu qu’a la suite
de la recommandation prise par le président de la
CRR, (apres avis de la commission consultative
composée de membres de la CRR), la personne
victime et I’institut concernés ont la faculté de
solliciter le réexamen de la recommandation par une
instance distincte de celle qui s’est prononcée.

11 s’agit de donner la possibilité aux victimes et aux
instituts qui estiment ne pas avoir été compris et
qui ne partagent pas I’appréciation opérée par la
recommandation, des agressions sexuelles ou des
mesures restauratives préconisées, de s’exprimer a
nouveau en approfondissant et en développant leurs
prétentions.

A cette fin, il a été institué une commission dite
«de réexamen » qui va procéder a un nouvel
examen complet des demandes, la victime et
I’institut pouvant se fonder sur des arguments
différents de ceux précédemment avancés.
Composée d’'un membre de la CRR, n’ayant pas
participé a la formation consultative qui a émis la
recommandation, d’un représentant de la CORREF
et d’un représentant des victimes, la commission de
réexamen est une instance indépendante.

L’objectif poursuivi par sa création est d’améliorer
la réception des réponses apportées aux demandes,
partant leur acceptation, par les victimes et

par les congrégations en essayant d’ceuvrer au
rapprochement des unes et des autres dans une
démarche de justice restaurative.

La commission de réexamen s’est déja réunie a
douze reprises pendant les 9 derniers mois, pour
traiter de situations tres diverses évoquées ci-apres.
C’est I’occasion non pas de dresser a ce stade un
bilan mais d’expliquer comment elle travaille et

les réponses qu’elle a apportées aux demandes des
victimes et des congrégations

Une procédure simple

La faculté de solliciter le réexamen est largement
ouverte et tres peu formalisée. Il suffit en effet de
le demander a la CRR, par lettre ou par mail, en
précisant simplement les motifs de la demande
et en fournissant, le cas échéant, tout élément
complémentaire.

En pratique, on constate que les demandes sont
faiblement motivées et que rares sont les cas ou
des documents nouveaux sont produits. Il n’y a pas
de délai qui conditionnerait la recevabilité de la
demande, il faut cependant que celle-ci soit formée
dans un délai raisonnable.

Tout est donc fait pour rendre aisée la saisine de la
commission de réexamen.

Une exigence particuliére est cependant postulée :
dés le début de la procédure de réexamen, la victime
et la congrégation doivent, I'une et ’autre, exprimer
leur accord pour le réexamen de la situation et
s’engager a respecter et a mettre en ceuvre la
décision que rendra la formation de réexamen.

....centrée sur I’échange

Le premier temps fort, c’est I’entretien de la
commission avec la personne qui demande le
réexamen. Entretien direct, sans représentation, au
cours duquel cette derniere expliquera ce qu’elle
reproche a la recommandation prise. Elle pourra
compléter ou précéder son propos d’un écrit, mais
I’essentiel est cet échange avec les membres de la
commission de réexamen, qui n’est enfermé ni dans
une durée limitée ni dans une forme particuliere.
Apreés celui-ci, ’autre partie aura un échange direct
comparable avec la commission et aura pareillement
la faculté de compléter son propos d’un écrit. A
I’issue, il pourra apparaitre nécessaire de procéder a
un nouvel entretien, mais cette hypothése reste peu
fréquente.

Parfois la commission de réexamen délegue I’'un de
ses membres pour entendre soit la personne victime
soit I’institut afin d’expliciter la fonction de la
commission et de faire préciser les demandes.

Un principe demeure, c’est celui du contradictoire :
la personne victime et la communauté auront
connaissance de ce que I'une et ’autre auront
soutenu devant la commission et lui auront

adressé. Parfois, I’'une et I’autre seront entendues
ensemble, si elles le souhaitent toutes deux ou si la
commission le leur propose et qu’elles y consentent.
Lautre temps fort est celui du délibéré au cours
duquel les membres prennent position sur les
différents aspects de la demande de réexamen. La
décision — car il s’agit alors d’une décision et non
plus d’une recommandation — est motivée, souvent

77\
&



longuement pour exposer, le plus complétement
possible, ses fondements et satisfaire a I’exigence de
transparence.

Une fois la décision exécutée, la victime et la
congrégation pourront signer un protocole.

Y-a-t-il un risque d’évolution vers une forme de
judiciarisation ?

Certes, I’existence d’un recours formé «contre »

une recommandation, soumis a une formation
indépendante composée de 3 personnes, qui prendra
une décision motivée, non susceptible de recours,
aurait pu induire une juridicisation «des moyens » et
de la procédure.

Mais ce n’est pas ce qu'il s’est passé jusqu’a
maintenant. Nous avons en effet veillé a ce que le
réexamen, tout en n’ignorant pas les questions de
droit qui peuvent étre soulevées, ne sorte pas du
cadre de la justice restaurative et que, dans toute la
mesure du possible, il en garde toute la spécificité.

Qu’on en juge:

. la personne victime reste au centre du processus.
Elle s’exprime elle-méme, comme la congrégation,
et non pas par la représentation d’un conseil (qui
pourra cependant éventuellement I’assister).

-la phase essentielle est I’échange verbal-qui
n’exclut pas des compléments écrits-, entre

la commission de réexamen, la victime et la
communauté.

. la procédure de réexamen ne comprend pas de
phase probatoire dans laquelle seraient discutées
et soupesées les preuves produites. Il n’y a pas de
phase d’instruction proprement dite, d’autant que,
le plus souvent, toute recherche serait vaine. C’est
pourquoi, 'important réside dans la compréhension
des faits et ’appréciation de leur vraisemblance.
.la réparation financiere, telle que décidée, vise a
rendre tangible la reconnaissance de I’agression
commise sur la victime, et manifeste également
I’aide que I’institut doit lui fournir pour aider a son
reléevement. En ce sens, la réparation recherchée
est globale, et s’éloigne d’une indemnisation poste
par poste de préjudices passés et présents. La
commission insiste, dans la mesure du possible,
pour la lier a une réparation non financiere.

Est privilégiée la recherche d’une solution
construite ensemble et acceptée.

Que demandent les personnes victimes et les
instituts a la commission de réexamen ?

Les personnes victimes et les instituts saisissent la
commission a hauteur respectivement de 60 % et de
40 %.

Sans doute sommes-nous encore dans une phase
d’observation ou les uns et les autres testent la
commission de réexamen et, a travers elle, la CRR ;
mais, seuls la personne victime et I’institut concerné
ont connaissance de la décision. Peut-étre serait-il

utile que certaines décisions, en fonction de leur
intérét, puissent étre partiellement accessibles apres
avoir été anonymisées.

Les sujets abordés sont trés divers et soulévent

de nombreuses questions qui ne tiennent pas
seulement a I’appréciation du montant de la
réparation financiere, mais ont trait aussi, par
exemple, a la nature de la réparation que promeut
la CRR, aux divers retentissements qui peuvent

étre pris en considération au titre de la réparation,
a I’appel a témoignage nominatif, aux possibilités
pour les personnes victimes d’avoir ou non acces
aux archives tenues par les instituts sur leur
agresseur, aux limites de la compétence de la CRR
telle que définie par la lettre de mission de la
CORREF, aux formes d’association des victimes,

au suivi des études engagées sur I’histoire et la
gouvernance des instituts ot se sont passées les
agressions sexuelles, a la forme de la reconnaissance
par I’institut des actes et de leurs conséquences etc.

A T’exception d’une situation ot la victime a refusé
de recevoir la réparation financiére préconisée, faute
d’avoir obtenu la mesure de publication qu’elle
sollicitait, les décisions prises par la commission

de réexamen ont été mises en ceuvre sans difficulté
particuliere.

Ainsi, la commission de réexamen trouve-t-elle
progressivement sa place et les modalités de son
intervention. Elle est un lieu complémentaire,

non pas de confrontation mais d’échange, pour la
définition d’une juste réparation, globale et acceptée
dans toute la mesure du possible. Elle est aussi

un lieu de recherche d’équité entre les personnes
victimes. Elle est enfin I’instance qui, par ses
décisions, contribue a I’avancement du processus de
restauration défini par la CRR.

®



Soirée memorielle
du Verbe de Vie

Le 9 février 2024 une soirée mémorielle a été
organisée avec les victimes d'abus sexuels commis
par Jacques Marin de la Mission de France, lors des
confessions qu'il pratiquait au Verbe de Vie. Cette
communauté a été dissoute en raison des nombreux
abus spirituels et psychologiques dénoncés par les
communautaires.

Cette soirée a été 1'occasion pour les victimes de
témoigner des graves conséquences subies dans
leur corps et leur psychisme ainsi que de leur
cheminement vers la réparation, favorisé par
l'accompagnement qu'elles ont recu de la part des
membres de la CRR.

Etaient présents Monseigneur Francois Touvet,
évéque de Toulon et administrateur de la
communauté dissoute, le pere Henri Védrine, vicaire
général de la Mission de France, Véronique Margron,
présidente de la CORREF et Antoine Garapon
président de la CRR.

Une lettre de reconnaissance de Monseigneur Giraud,
évéque, en son temps, de Jacques Marin a été lue.

Ce mémoriel s’est déroulé dans le cadre de la justice
restaurative envers les personnes victimes: ce
travail de mémoire est essentiel pour le processus de
réparation.

Ainsi les témoignages ont permis de reconnaitre

les conséquences humaines, pour laisser une place
possible a la reconnaissance.

Une des victimes témoigne :

«Chacune de nos histoires est différente, chacune de
nos histoires est unique ainsi que les chemins de vie
que nous cherchons, a notre rythme, afin de tenter
de reconstruire nos vies brisées. Personne ne peut
prétendre se mettre a la place de 'autre, et porter
le moindre jugement sur nos choix, sur ce qui a de
I’importance, sur ce qui nous fait du bien, sur ce qui
nous apporte un peu de douceur, de consolation et
d’apaisement. »

D’autres paroles ont été prononcées:
«Etre crue cela m’a sauvée ! »

«La CRR: au début cest violent et brutal. En ce qui me
concerne ce n’était pas mon rythme mais je I’ai dit et on
a trouvé un chemin différent pour que je sois actrice. »

«Pour la premiére fois j’ai pu mettre des mots
impronongables. »

«Je suis passée de l'insupportable au supportable. »
«Pour moi c’est une forme de justice.»

Sceur Samuelle a aussi expliqué sa mosaique qui a été
symboliquement transmise par Véronique Margron a
chacun:

«Ce sont des morceaux qui ont été réorganisés.
Tous ces morceaux cassés, éparpillés sont replacés
dans un ensemble cohérent, harmonieux. Est créé
avec ces morceaux quelque chose de nouveau. C'est
la transformation. C'est une Lumiére qui ressort
des Ruines en nous. Cela nous invite a retrouver les
morceaux ».

D
&/



Témoignage

C’est a la fois tres difficile pour moi d’étre devant
vous, avec vous, et en méme temps je vous remercie
d’étre 1a; je connais le prix de cette démarche, cela
me fait du bien de voir vos visages.

C’était éprouvant de se «re» préparer; je n’ai pas
vraiment compris le report et je me suis demandée si
cela avait encore un sens pour moi...

Oui cela a du sens.

J’aimerais aujourd’hui vous partager un peu de mon
histoire qui est différente de la votre, c’est mon
vécu, mon ressenti, et personne ne peut prétendre se
mettre ni a votre place, ni a la mienne.

Je suis restée des semaines sans ne plus pouvoir
parler. Plus un mot, plus un son sans étre submergée ;
j’ai encore du mal a parler alors j’écris : « Décriture
c’est le cceur qui éclate en silence ».

J’ai subi des violences psychologiques, spirituelles et
sexuelles de la part de Jacques Marin ; je ne pouvais
plus prononcer son nom ; aujourd’hui je veux le dire:
Jacques Marin, tu n’auras pas, tu n’auras jamais le
dernier mot.

J’avais 28 ans et cela a duré 10 ans.

JM était I’ami de notre famille ; il venait
réguliérement chez mes parents lorsque j’étais
adolescente. A cette période j’étais allergique au
«bon Dieu», trop de «bondieuseries» a mon gott a la
maison ... mais au fond de mon cceur j’ai toujours eu
cette soif de beau et de grand.

J’ai fait la connaissance de la communauté du VdV en
1990 lors d’une retraite préchée par JM. J’ai fait une
rencontre tres personnelle avec le Christ, celle-ci a
changé ma vie. J’avais confiance en JM, c’est lui qui
nous a mariés, c’est lui qui a baptisé notre derniére
fille. Il m’a proposé d’étre un guide, de découvrir la
parole de Dieu, les sacrements, je ne connaissais rien
de tout cela et j’ai accepté.

Petit a petit il a eu de ’emprise sur moi. Véronique
vous parlez de goutte a goutte : c’est une image qui
représente la justesse de ’emprise : une goutte, deux
gouttes, cela ne fait rien de mal, mais une goutte
chaque jour pendant plusieurs années devient un
poison mortel. Je n’ai rien vu, je ne me suis rendue
compte de rien. Lemprise, c’est comme un lavage
de cerveau, une intrusion, une infestation dans ma
conscience, ses mots emprisonnés dans mon esprit,
il avait tout pouvoir. En s’appuyant sur la confiance,
il m’a dressé a obéir et je lui étais soumise (et c’est
si loin de mon caractere trempé ; je ne suis pas une
personne docile, mais cela n’a absolument rien
empéché).

Il recevait des couples, des personnes qui avaient subi
des agressions sexuelles, et exercait son soi-disant
charisme de guérison. Il a fait tant de mal.

11 s’appuyait aussi sur la parole de Dieu, que je ne

connaissais pas. Il disait qu’il était 1a, comme prétre,
pour me montrer la tendresse de Dieu ; il utilisait
souvent les évangiles ot Jésus guérit les malades, en
les touchant, en allant a I’écart .... Il m’est encore tres
difficile de lire, d’écouter ces évangiles, je me bouche
les oreilles ot je sors de I’église.

On ne parle pas beaucoup des abus spirituels :

je dirai ceci: il a violé le coeur du plus intime de
I’intime, mon ame. Je ne veux plus entendre parler
d’accompagnement spirituel.

Et puis sont venues les violences sexuelles, elles
n’arrivent pas d’un coup. Et un jour, au bout de
plusieurs années, je me suis réveillée. C’était pendant
un accompagnement spirituel ; cet homme, qui se
disait un homme de Dieu a commis I'immonde, je ne
peux pas vous dire 'impudique. Il me disait : «J’ai
bien le droit puisque tu n’es pas nue ...». J’ai ouvert
les yeux, j’ai essayé de repousser ses sales mains,

il était collé contre moi, il me serrait trop fort, je
sentais son corps, son souffle, son odeur, mais je
n’arrivais pas a me dégager.

I1 passait de la douceur a la brutalité. Il y avait Dieu,
toujours, il y avait aussi le sexe, toujours.

C’était tellement impensable que je n’ai pas pu

crier, j’étais paralysée et glacée, «sa chose» ; je
n’oublierai jamais ses yeux, j’ai refermé les miens. Je
me rappelle cette frayeur et j’ai crié vers Dieu : mais
ou étais-tu mon Dieu ? ot étais-tu ? pourquoi m’as-tu
abandonnée ?

Ce n’était pas fini ... Il y avait ensuite la confession ...
Je ne pourrai plus me confesser, je ne veux plus me
confesser, cela n’avait rien a voir avec une confession.
Ce n’est pas que je ne crois pas en la miséricorde de
Dieu, j’ai besoin aussi de vérité et de justice et pas
seulement qu’on me parle de miséricorde...

Tout cela me dégoute. Il m’a salie dans ma dignité, il
s’agit de dignité humaine.

Comment est-ce possible de survivre a cette
violence ? a la honte ? a la destruction ? Comment
ai-je pu accepter et vivre I’inacceptable pendant tant
d’années?

J’ai voulu parler : on ne m’a pas écoutée ; une sceur

de la communauté m’a dit «on ne passe pas derriere
le pére Jacques » : un saint sur terre .... Et puis aupres
d’un prétre qui m’a traitée de menteuse ; j’ai vraiment
essayé, il m’a regardé de toute sa hauteur, c’était tres
humiliant, alors je me suis tue ; ce que je ne savais
pas c’est que je n’étais pas la seule victime, je I’ai su
20 ans apres. L’Eglise m’a abandonnée ; est-ce cela
I’humanité de ’Eglise ?

Puis j’ai tout occulté (mon cerveau a tout occulté).
Comment est-ce possible de ne plus se rappeler
de tant d’horreurs ? C’est un phénomeéne de survie

e\
D



quand le cerveau n’est plus en capacité de lutter
contre trop de violences.

Et 20 ans apres, en septembre 2021, tout est remonté
a la surface, c’était un cauchemar, tout explosait en
mille morceaux. J’étais projetée dans un autre monde,
en enfer, j’étais vivante et morte a la fois, comme

si je marchais en dehors de moi, en dehors de mon
corps, dans une étendue infinie de ruines. Je me
sentais aspirée dans un puit sans fond, je me sentais
engloutie.

Avec cette envie d’hurler, tant la violence arrachait
tout en moi, mais je n’arrivais qu’a hurler en silence.
Ma détresse était continuelle, le jour, la nuit et c’était
insupportable. Je ne mangeais plus, je ne dormais
plus, j’étouffais, je tremblais, submergée par la honte,
la douleur, le chagrin et la peur; je pleurais toute la
journée, jusqu’a ne plus avoir de larmes. Je devenais
folle ; je pensais a la mort et j’étais terrifiée.

Il n’y a pas que la mort du corps, mon corps sali,
brisé, mais j’ai cru qu’il m’avait aussi volé Dieu et
que mon ame était morte, alors pourquoi continuer

a vivre dans un corps sans ame ? MOURIR ? La seule
porte de sortie.

PARLER .... Mais a qui parler?

J’ai écrit, bien timidement, au prétre de ma paroisse,
qui a lu entre les mots ; pourquoi a un prétre, je ne
sais pas vous dire, mais il m’a cru, il m’a écouté et
cela m’a sauvé (merci Nicolas).

Puis j’ai pris rendez-vous, non sans mal, avec
I’évéque du diocese ; je voulais dénoncer ce que j’ai
subi et sortir de ce silence qui tue. J’ai commencé a
parler, car JM m’a aussi volé la parole, entre chaque
mot je devais reprendre mon souffle. J’ai été écoutée,
avec respect et pudeur, j’ai été crue, cela aussi m’a
sauvée.

Mais il ne suffit pas de parler pour aller mieux, toutes
les fondations de toute une vie se sont écroulées en
un instant. Un effondrement total.

Savons-nous écouter ? Savons nous accueillir la
parole de I’autre avec un cceur neuf? En mettant de
cOté ses certitudes et ses préjugés ? J’ai rencontré
dans ce parcours du combattant, une personne
remarquable, qui m’a écoutée jusque dans tous
mes silences, avec délicatesse et pudeur face a ma
souffrance et a mon chagrin, nous avons fait du
chemin ensemble (merci L).

Puis j’ai commencé les soins, laborieusement, une
psychothérapie ; je prends des somniferes, des anti-
dépresseurs. J’aurais besoin de soigner mon corps
imprégné par cette violence, mais il n’existe pas de
structure de soins, il faut chercher soi-méme.

Puis j’ai décidé de dénoncer cela aux autorités de

I’Eglise : a la Mission de France, au VdV, a I’évéque
de Chalons, a la CORREF, a la CEF, au pape, a ceux
qui pour moi portaient une responsabilité d’Eglise.

Et toute cette colére en moi ... J’ai eu des réponses a
chacun de mes courriers, mais il y a quelque chose
que je ne comprenais pas, toutes ces réponses
commencaient par la méme phrase : « Merci pour
votre confiance » ... sauf que pour moi, cela n’avait
rien a voir avec la confiance, je voulais dénoncer, je
ne savais méme pas si on allait me croire, s’il y aurait
une suite ; un méme mot peut renfermer tant de
significations différentes.

J’ai été trahie, la confiance était devenue presque
impossible a offrir.

Et si je me trompe.....

Je n’arrivais plus a entrer dans une église, parfois
j’avais des haut-le-cceur, je n’arrivais plus a prier.
J’ai parlé ensuite a mon mari et a mes enfants, a
quelques amies ; la souffrance ne rapproche pas, elle
éloigne souvent, comment se rejoindre ?

Le plus douloureux est de lire I'incompréhension
dans les yeux de ceux que j’aime.

Une étape difficile a été d’accepter que j’avais besoin
d’aide ; pour étre aidé, il faut réussir a parler, mais
qui peut comprendre cet anéantissement, ce que ’on
ressent dans sa chair et son ame ? J’apprends dans la
durée, j’écoute beaucoup, mais c’est a moi de décider
du chemin a prendre, si je me trompe je recommence.
I1y a aussi cette part que je dois faire.

Pourquoi le silence de I’Eglise ? Ma vie a été brisée
par ce prétre, mais aussi a cause de I’Eglise qui

n’a pas bougé, qui ne m’a ni écoutée, ni crue, ni
protégée. A cause de son silence, de ses complicités,
car certains savaient, JM a continué «ses saloperies »
en toute impunité. A célébrer la messe, a donner les
sacrements. Pour moi c’est insupportable. Quand

on ne dit rien, quand on se tait, quand on ment, on
est complice du mal, n’est-ce pas comme si on le
commettait soi-méme ?

[’Eglise n’est plus ma maison, je n’ai plus confiance,
ce n’est plus ma famille.

Néanmoins je vous mentirais si je vous disais le
contraire : cette Eglise qui m’a trahie, c’est la méme
qui est venue a mon secours, qui m’a tendue la main
au travers de personnes qui vivent I’évangile de Jésus.
C’est peut-cela le visage de I’Eglise, cette fraternité,
cette liberté, cette proximité dans I’écoute et la vraie
compassion et non pas toutes les belles paroles qui
enferment Dieu dans une boite dorée.

J’ai rencontré I’évéque de Sens/Auxerre, il s’est
déplacé pour « écouter mon cri». J’étais tres en colere,
dans I'incompréhension totale face au décret signé.
J’avais I’impression qu’il ne comprenait rien a rien...
Puis petit a petit la colére a diminué et nous avons pu
continuer a échanger avec respect et sincérité ; je I'en
remercie.

J’aimerais parler aux prétres, on me répond qu’il

2\
D)



faut attendre le moment opportun ... peut étre dans
10 ans trouverons nous le moment opportun ...
j’aimerais qu’ils se sentent concernés, j’aimerais leur
dire que ce n’est pas en passant a autre chose que
cela changera, j’aimerais leur dire que ce n’est pas
que du passé, que si nous n’en parlons pas ensemble,
rien ne changera. J’aimerais ne pas entendre «qu’ils
se sentent humiliés » ; mais qui donc est humilié ? Il
ne faut pas se tromper de victimes ; qu’ils se sentent
accablés, oui.

Je ne comprends pas : ne devraient-ils pas avoir de la
colere, et le dire, de la honte méme jusqu’a verser des
larmes .... Et le dire. Nous pourrions alors partager un
peu de ce fardeau ....

Le pardon: je ne peux pas pardonner a JM et il n’est
pas mon frére ; j’ai beaucoup de mal a accueillir

les pardons de I’Eglise, méme si je crois qu’ils sont
indispensables, et j’ai du mal a me pardonner.

Dans ce parcours du combattant, j’ai saisi la CRR
(en avril 2022): les premiers entretiens ont été
violents, c’était brutal et cela ne correspondait pas
a mon rythme. On a cherché et trouvé ensemble
comment continuer, afin que je sois actrice. J’ai pu
dire des choses pour la premiére fois, j’ai pu mettre
des mots sur des choses imprononcables, parce que
C’était pour moi comme un empéchement de parler a
cause de la honte, de la culpabilité, de la souffrance.
Ma conscience se réveille doucement. J’ai de la
reconnaissance pour tout ce travail et aussi de la
gratitude.

Cela en lien avec ’administrateur du VdV que j’ai
rencontré et que je remercie pour sa détermination et
son combat dans la recherche de la vérité.

Pour pouvoir faire un pas et avancer, il faut déja
traverser «les ravins de la mort », avec cette part, qui
je le sais restera sans doute irréparable, je crois que
j’apprendrai a vivre avec.

Le parcours avec la CRR est pour moi une «forme de
justice », avec la reconnaissance de ces violences.

La réparation financiére était trés compliquée :
aucune somme d’argent, si élevée soit-elle ne sera
en mesure de réparer ma vie. Mais toutes sortes de
questions revenaient .... Est-ce que c’était le prix de
ma vie ? Est-ce que I’Eglise achetait quelque chose ?
Je préfere essayer de penser autrement, laisser une
porte entrouverte.

Néanmoins, il reste en moi comme un gout
d’inachevé, de la déception. Le VdV n’est plus .... Mais
alors qu’en est-il des réparations non financieres ? Si
toute cette démarche ne se réduit qu’au financier, elle
n’a plus le méme sens. Il y a bien des responsables !
Ou sont t’ils?

Aujourd'hui je mesure «un peu» ce que signifie «pas
a pas». Ce sera tres long.

Je ne suis plus dans une détresse continuelle.

Je ne veux rien laisser dans ’'ombre (méme si je ne
me souviens pas de tout).

Je suis passée de I’insupportable au supportable,
parfois je peux méme dire que je me sens bien, je ne
savais plus que c’était possible et que c’était si bon
de pouvoir respirer. J’ai choisi de vivre, je ne veux pas
rester une victime toute ma vie, une survivante. Je
veux étre VIVANTE.

Alors je cherche ce chemin, ces chemins de vie qui
me permettront de me reconstruire. Ne pensez pas
que je n’ai plus de colére, j’ai tant de colére en moi. Je
ne veux pas I’étouffer, mais je ne veux pas non plus la
laisser m’étouffer. Je crois que la religion catholique a
un probléme avec la colére ...

Ce n’est ni de la haine, ni de la vengeance, je n’ai
jamais ressenti cela.

Je pense aussi beaucoup a toutes les personnes qui
ne sont plus, qui ne parlent pas ou ne peuvent plus
parler, qui sont internées ou se sont suicidées; c’est
faux de dire qu’on se releve toujours. Je parle aussi
pour elles.

L’emprise est encore présente : c’est en moi, toujours,
je vois son visage, sa chemise, son pantalon, ses
sandales, ses yeux révulsés, je sens son souffle, son
corps contre le mien, et c’est terrifiant, car tout me
ramene a lui, un bruit, une odeur, une tenue, une
situation .... je n’ai pas d’arme pour lutter contre cela,
les soins m’y aideront, je ’espére.

I1'y a encore des jours ou cette peur indescriptible
m’habite, ou j’étouffe, ou j’aimerais hurler toute cette
violence jusqu’a ne plus avoir de voix. Je n’aime plus
étre avec du monde, je ne supporte pas que certaines
personnes s’approchent de moi, me collent ot me
touchent. La honte ne décolle pas de ma peau. Parfois
encore, j’ai si mal que je me recroqueville dans ma
douleur, j’aimerais que tout s’arréte.

Mais je ne suis pas seule, j’ai choisi la VIE, je rechoisis
la VIE, et je me bats. Je veux m’en sortir.

ET DIEU dans tout cela?

J’avais aussi de la colére envers Dieu. Je lui ai crié
cette colére. Je me dis que C’est peut-étre un miracle
de ne pas avoir perdu la foi?

Ce que je crois, c’est que Dieu est présent au coeur des
rencontres que j’ai faites et que je fais. Je crois que
c’est comme cela qu’Il m’accompagne et qu’ll me dit
son amour. Je crois aussi en la force de la priére, et je
m’appuie bien souvent sur celles des autres. Chacune
des rencontres est étonnante, parfois si improbable,
chacune des personnes m’aide a vivre, a espérer, a
croire que la vie est belle, qu’elle est plus forte que
toute la mort qui a été semée en moi.

C’est cela pour moi I’espérance.

C’est un sourire, un bouquet champétre devant
ma fenétre, une promenade, le calin d’un enfant,

N
@



un geste délicat, une attention, un échange, qui Merci a Laurence, Pascale, Samuelle, Véronique,

m’apportent de la consolation. Maya, Charlotte, Nicolas, Gérard, Francois, Anne-
Sophie, Colette, Sophie, Bertrand, Jean-Luc, Régis,
Avec beaucoup de simplicité. Caroline, Hervé, Dorothée, Marie Gabrielle, Marie
Charles, Dominique, Isabelle, Daniel, Frédéric .... Et
Chaque personne est un cadeau. Je crois que c’est bien d’autres.

ainsi que mon chemin de vie se dessine ; je n’aurais
jamais rencontré ces personnes avant ... c’est une
grande question pour moi.

C’est au cceur de ce que je vis que ces belles
rencontres se font, non pas malgré ce que je vis.
Dieu est présent au cceur de ce que je vis (merci
Samuelle).

Je crois pouvoir dire que je suis passée de la mort
a la vie.

Pendant des années, la vie semblait se fragmenter
toujours plus en d'innombrables morceaux,
creusant le lit d'une blessure invisible

€t pourtant si vive.

Sous la tension du silence et de la souffrance,

de la peur et de la honte, de I'angoisse et de mon cri
caché, ce voile s'est rompu, laissant apparaitre

la plaie béante de ce que j'avais endure

pendant tant d'années.

Depuis, cette faille apprend a laisser couler en elle
la liberte et la lumiére qui menent a la vie. Elle fait
ceuvre d'unité en reliant les morceaux épars.
Elle offre une voix a ceux qui gisent encore
a l'ombre de la mort.

Sceur Samuelle

.V'ﬁ /
=
"
2
o
5
‘
&
5
{2}
@
©.

©Mosaique réalisée par Sceur Samuelle

« Tu as ouvert mes liens » (Ps 116, 16)




Journée meémorielle

a Ploérmel

Témoignage de Raymond, le 24 février 2024

J’avais 6 ans... j’avais 8 ans... j’avais 9 ans, quand, a
trois reprises, j’ai subi des agressions sexuelles par
deux religieux de votre congrégation et un laic, a
I’école primaire catholique de la commune de mon
enfance.

La 1¥=fois, lorsque je viens lui montrer, a son bureau,
mon cahier, comme il I’avait demandé a tous les éléves,
il passe sa main sous mon short et me caresse dans les
parties intimes de mon corps ; puis, a un autre moment,
de facon totalement imprévisible, il me couche dans
ses bras, devant tous les autres éleves pour leur dire
que, puisque j’étais un bon éléve, j’allais sauter une
division. Je me sens alors violemment exposé, exhibé,
totalement pétrifié.

La 2¢ fois il vient s’assoir a coté de moi, a ma gauche ;
il était censé controler les exercices de fractions qu’il
avait demandés a toute la classe: il essaie de prendre
mon sexe, n’y parvient pas; il prend alors fermement
ma main et la pose sur son sexe en érection et induit
le geste de le masturber ; je sens sa transpiration, et
sa respiration qui s’accélére; il s’arréte, car d’autres
éléves sont présents tout a coté. La encore je me sens
pétrifié et comme émotionnellement anesthésié.

La 3¢ fois, il me fait rentrer dans la classe avant les
autres éleves, a I’heure de la reprise des cours, apres
la pause déjeuner ; imprévisiblement la encore, il me
souléve et m’installe sur I’harmonium présent en
haut de la classe, et se précipite pour m’embrasser;
I’élan qu’il met a me faire devenir I’objet de son désir
me plonge en plein désarroi. Je ne comprends rien et
n’éprouve rien, seulement que je me sens, une fois
encore, totalement pétrifié.

Ces agressions n’ont donné lieu a aucune plainte, et
je n’ai pas eu le soutien de mes parents ni d’un autre
adulte.

Pour situer I'impact et la résonance en moi de ces
agressions, je dois ajouter, qu’environ un an apres
celles-ci, un frére «recruteur» de votre congrégation,
dans une piéce attenante a la classe, se rapproche de
moi, se colle a moi devrais-je dire, et me demande

si je n’ai pas songé a devenir prétre ou religieux.
Qu’ai-je répondu ? Je n’en ai aucun souvenir. Aucun
souvenir non plus d’une éventuelle interrogation de
mes parents sur cette rencontre. Mais c’est a la suite
de celle-ci, qu’a la rentrée suivante, a 11 ans, je suis
parti au petit séminaire de Guérande, - séminaire qui
allait durer 7 ans. Et 13, lors de lectures spirituelles,
j’entends, par exemple, le supérieur nous demander
d’éviter, lors de nos vacances, de regarder les affiches

de cinéma, car «la femme est ’occasion de pécher»; il
nous demande aussi de réciter chaque soir au coucher
cette priére : «Ma bonne meére , préservez-moi de tout
péché mortel durant cette nuit » ; et lors de la priére du
soir a la chapelle, il nous réprimandait si nous étions
tentés de chasser des démangeaisons, car, disait-il, il
nous fallait apprendre a maitriser nos mains. Allusion
a ce que vous devinez bien! Et lors de sorties en
promenade, il fallait toujours étre en rang par trois,
«nunquam duo, semper tres »! (c’était une allusion au
danger des amitiés particuliéres).

D’un coté dong, ces « éducateurs » qui, a la fois
enseignants et catéchistes, utilisent le corps d’un
enfant pour satisfaire des pulsions montrées par
eux comme irrépressibles, et de ’autre, cet «autre
éducateur », prétre investi d’autorité, modeéle de
vie a laquelle ma «vocation» m’identifie, qui parait
obsédé de nous présenter, a nous, les séminaristes,
la sexualité comme un danger, auquel résister pour
étre fidele a notre vocation. Me voila enfermé dans
I’incompréhensible, I'impensable.

Ainsi, toutes ces années d’enfance, mais surtout
d’adolescence, je les ai vécues avec cette question
lancinante : mais qu’est-ce que c’est que vivre ?
Comment on fait pour vivre ? ...tellement je me sentais
dans le vide, suspendu a du non-sens, sans direction
vers laquelle grandir et me projeter, sans confiance
dans ma vie.

Tres soumis et enfermé dans le silence de la répression
émotionnelle, c’est une tres grande solitude qui m’a
habité, avec toutes les conséquences sur ma santé
physique et mentale et sur mon comportement.
Voici, en vrac : repli sur moi-méme jusqu’a la phobie
sociale, crainte de toute demande venant d’un
adulte, agoraphobie, tristesse chronique, intense
vécu d’abandon, troubles digestifs, respiratoires et
cardiaques, cauchemars répétés d’asphyxie ou de
noyade, sensation de ne pas m’habiter, de ne pas
pouvoir reconnaitre quelle émotion ou sensation

me traverse ; mon corps, mes pulsions et mes désirs
ressentis comme des persécuteurs a condamner,
sensation de porter la honte de moi-méme, peur
d’attraper une maladie grave, sensation de me
dépersonnaliser, sensation d’étre toujours dans
I'urgence ; en somme, me sentir pris dans un paradoxe
puissamment oppressant, qu’a ’époque j’étais bien
incapable d’identifier : c’est-a-dire, souffrir de ce que
j’ai «offert » a mes agresseurs, sans le savoir ni le
vouloir, mais leur permettant ainsi de détruire mon
intégrité et mon élan de vie. J’étais désespéré, mais

7a)
D)



je ne le savais pas, puisque vu par une autre partie de
moi-méme, le monde ne s’était pas écroulé, tout mon
cadre de vie était resté le méme !... Mais je me sentais
étrange, en méme temps qu’étranger a ce monde, dans
une sorte d’exil de I’intérieur.

Prendre la décision de sortir du séminaire aprées

mon bac de philo — alors que le supérieur me disait
que j’étais fait pour étre prétre — m’a plongé dans

un grand «trou noir », ravagé par la culpabilité de
poser une telle décision, comme une trahison envers
Dieu, ’Eglise et ma famille... Ne nous disait-on pas, a
nous les séminaristes, que nous avions été choisis et
mis a part, mais que, des cette vie, nous recevrions en
récompense le centuple pour avoir donné notre vie au
Christ ? Ne m’a-t-on pas dit, pour me convaincre de
rester, que le prétre recoit des confidences que méme
une épouse ne dit pas a son mari?.... Mais je sentais
qu’il fallait absolument - absolument - que je sauve ma
peau.

Le chemin pour entrevoir la lumiére a été bien long et
éprouvant. J’ai commencé a entreprendre des études
de psychologie avec I’espoir de comprendre enfin
quelque chose a ma vie. Mais ¢’était évidemment
bien loin de pouvoir suffire. J’ai donc entrepris une
psychanalyse, qui certes m’a aidé a déchiffrer un peu
les conditionnements de mon mal-étre et procuré
un soutien indéniable, mais qui, dans I’apres-coup,
concernant les agressions subies, m’a laissé dans

un grand vide. J’ai donc cherché ailleurs, jusqu’a
rencontrer 11 thérapeutes différents dans I’espoir
d’enfin sortir de cette paralysie engendrée par une
intense confusion intérieure. Au total, 20 ans de
thérapie!

J’ai aussi da affronter la douloureuse question de
ma place dans I’Eglise : envie de la fuir / mais aussi
reconnaitre que c’est par elle que j’ai recu cette
formidable Espérance et ce chemin de libération
apportés par le Christ.

Mais, a force de «creuser», un point m’est apparu
décisif, pour éclairer la persistance de mon psycho-
traumatisme — bien au-dela d’'une démarche de
victimologie, qui aurait été, certes, nécessaire, mais
dans mon cas non réalisée. C’est lorsque j’ai compris
que ces agressions comportaient un premier trauma
évident : celui-ci de I’intrusion, de ’effraction
corporelle, de la dépossession de soi, de I'imposition de
se vivre comme objet a la disposition de la jouissance
de I’agresseur. Mais ’autre trauma dans le trauma,
que j’ai trouvé beaucoup plus difficile a reconnaitre,
C’est 'imposition a la victime de devoir s’éprouver,

a son corps défendant, comme cause irrésistible et
maitre de la pulsion et de la jouissance de I’agresseur,
tout en étant son objet. Ces trois agressions, qui
étaient soft, sans contrainte physique ni menaces ni
séquestration, et totalement sans parole, m’ont en
effet imposé, sans que j’en ai eu, méme un tant soit
peu, conscience, une identification imaginaire ultra-
narcissique, inconsciemment séduisante, en méme
temps que redoutable, car elle est fondamentalement
un mensonge ; et tout le travail de soin est de se

départir totalement de cette «offre », faute de quoi
C’est entrer dans un processus psychotique. Je pense
que c’est le paradoxe pathogene «agression / séduction
non sue », et le tout sans consentement, qui provoque
la fixation durable du traumatisme. Et s’il n’y est
répondu que par une condamnation judiciaire de
I’agresseur, le mensonge existentiel, dans lequel la
victime se voit rendue inconsciemment complice,

n’est pas dévoilé. Car ou est le mensonge ? C’est de
faire croire que la vraie vie serait de pouvoir se penser
maitre de la jouissance de ’autre ou inversement d’étre
son objet. C’est de faire croire que le travail pour tout
sujet humain, quand il construit son narcissisme, son
estime de lui-méme, pourrait faire I’économie d’un
renoncement a une forme de toute puissance ou a un
fantasme d’auto-engendrement. Je dois préciser que
cette lecture que j’ai pu faire de ce qu’il m’est arrivé
n’est pas transposable telle quelle, je crois, a toute
agression sexuelle. Et il faudrait aussi dire en quoi ce
paradoxe est en lien avec ce que le tout petit enfant

vit lors de I’étape de sa relation fusionnelle a sa mere,
et au travail de renoncement - de deuil - qu’il doit
accomplir pour grandir, c’est-a-dire pour sortir de 1a ou
s’originent nos fantasmes d’emprise, ou de soumission,
ou encore d’idolatrie.

Il m’a fallu, bien str aussi, resituer ces traumas dans un
contexte familial, y compris transgénérationnel, mais
aussi dans le contexte sociologique et ecclésiologique
dans lequel ma famille et moi-méme étions immergés,
pour y chercher les fragilités que je portais en

moi, fragilités que peut-étre - ou sans doute - mes
agresseurs ont repérées et dont ils ont profité.

Que dire de mon chemin de reconstruction ?

J’ai déja évoqué mon long parcours dans diverses
approches psychothérapeutiques. Il m’a permis
d’aboutir a ce point de bascule, qui a donc été pour
moi le dévoilement de I’identification imaginaire,
imposée par les agressions sexuelles que j’ai subies.
Mais restaient encore les effets de cette sensation d’un
corps rapté, persécuteur par les pulsions qui ’habitent,
un corps avec lequel il était vital de me réconcilier,

je dirais aujourd’hui : vital de ’accueillir comme «le
sanctuaire de I’Esprit» (comme dit St Paul).

Deux «moments » ont été particuliéerement éprouvants,
mais aussi libérateurs : pris par cette lutte épuisante
pour «guérir» mon rapport a mon corps, et construire
les étapes gravement manquantes de mon adolescence,
je me suis résolu a rencontrer deux femmes qui se
prostituaient. Cela a été déchirant : comment moi qui
avais été pris comme objet, j’allais a mon tour prendre
ces femmes comme objet ; les rencontrer comme

des femmes anonymes, sans vraiment de visage, et

moi étre pour elles une personne lambda parmi bien
d’autres ? Et de surcroit les payer ? Le résultat a été in
fine un soulagement pour moi, car j’ai heureusement
éprouvé une totale impossibilité d’étre en corps a corps
avec chacune d’elles; j’ai payé, j’ai fui...sauvant ma
dignité et ne voulant pas souiller la leur.

Toujours a la recherche de construire les étapes
manquées de mon adolescence et de guérir les

20
&



meurtrissures de ma construction psycho-sexuelle,

je me suis engagé dans une relation avec une amie,
dont je savais qu’elle-méme souffrait de traumatismes
liés a une violence familiale. Cette relation n’a jamais
été, pour moi comme pour elle, une fuite devant
notre vie de couple a chacun. Nous savions que notre
relation avait quelque chose d’une réparation de nos
souffrances d’enfance et d’adolescence, et ni I’'un ni
I’autre n’envisagions que cela aboutisse a une vie
conjugale. D’un commun accord nous y avons mis fin
apres ce temps de réparation. Mais je peux dire que
cette femme a été thérapeute pour moi —tout comme
elle m’a vu comme thérapeute pour elle.

Mais ce que je voudrais souligner, c’est le drame
intérieur — qui m’a valu bien des insomnies et des
angoisses — dans lequel m’ont plongé ces deux
moments que je viens d’évoquer : ’écrasante
culpabilité de finir par y consentir, avoir le sentiment
de totalement me perdre et de commettre un péché
grave, la honte intense de me vivre comme adultere.
J’ai aimé profondément mes deux épouses et ai été
aimé de chacune d’elles. Je souhaitais contribuer a
les rendre heureuses. Et pourtant je ne pouvais que
constater les inhibitions que j’apportais souvent, pas
toujours il est vrai, lors de nos relations intimes, les
privant de ces moments de bonheur partagé. Mais,
d’un autre coté, je sentais douloureusement que

de ne pas emprunter ce chemin de reconstruction
m’aurait laissé amputé, dissocié, avec toutes les
conséquences dépressives que j’avais déja éprouvées.
Au fond le dilemme déchirant auquel je me cognais,
c’était « perdre mon ame, mais sauver ma vie ; ou bien
perdre ma vie, mais sauver mon ame ! ». Mais je ne
voulais ni I’'une ni ’autre de ces solutions. Je désirais
profondément me réunifier.

J’évoquerai, mais sans m’y attarder, les différents cotts
de ces agressions : colts financiers pour me soigner ;
cotits psychiques pour mes deux épouses, qui ont eu

a patir des moments de mal-étre liés aux soubresauts
provoqués par le travail de psychothérapie ; colit pour
mes trois enfants, trop souvent privés de la présence
de leur pére parti pour des séances de psychothérapie
individuelle ou en groupe, souvent le week-end, privé
d’un pére pas toujours disponible dans sa téte.

Au terme de ce parcours de justice restaurative, qu’en
est-il pour moi aujourd’hui ?

La réponse rapide de frére Yannick, votre provincial,
a qui j’avais adressé mon témoignage, celui-la méme
qu’ont eu a connaitre Mme Bonnet et M. Paix, avec
nous ici aujourd’hui, a déja été pour moi un trés grand
soulagement, car il me disait reconnaitre la vérité de
mon témoignage, et se demandait douloureusement
«comment réparer un tel crime », selon ses propres
mots. Le 7 décembre dernier, je suis venu, ici méme,
rencontrer frere Yannick. Il m’a Iu une lettre, pour
moi trés vraie, trés émouvante, bouleversante, dans
laquelle, au nom de la congrégation des Freres

de Ploérmel, et en sa qualité de provincial, il me
demandait pardon, et s’engageait a tout faire pour
que des dérives de ce type ne puissent a nouveau se

produire dans vos communautés et vos écoles. Mme
Bonnet et M. Paix, mes référents a la CRR, peuvent
témoigner de ce fort moment. frére Yannick s’est
engagé également a ce que me soit versée, pour les
divers préjudices subis, une indemnité d’'un montant
de 45 000 €, proposée par le college de la CRR qui avait
évalué mon témoignage. Cette somme, je I’ai partagée
intégralement entre mes trois enfants, en une sorte

de justice réparatrice pour eux aussi. A la demande

de pardon formulée par frére Yannick, j’ai répondu en
donnant mon pardon : en effet, depuis un moment je
sentais bien que pour étre en paix avec moi-méme, il
me fallait aller sur ce chemin de renoncer a la colére
sans fin, a ’amertume, au ressentiment. Je savais aussi,
par expérience personnelle et par ce que mon métier
m’avait appris, que I’intégration de sa sexualité par un
étre humain, qu’il soit femme ou homme, n’est pas un
parcours simple et limpide. Et j’ai fini par me dire que
mes agresseurs étaient des personnes qui n’avaient,
comme bien d’autres, et pour des raisons que j’ignore,
pas totalement intégré la dimension heureuse de

leur sexualité. De 1a s’est ouvert en moi un chemin de
pardon. Ce moment, tres fort et tres essentiel, a été
une vraie délivrance ; je I’ai vécu comme un baptéme
régénérateur, comme une eau vive venant irriguer mes
«terres » dévitalisées.

Aujourd’hui, je me sens totalement pacifié par rapport
a ce passé douloureux.

Aussi, je vous renouvelle mon plus_grand MERCI

N

a vous, cher frére Yannick, qui, au nom de votre
congrégation, m’avez reconnu dans ce qui pour moi a
été un drame, et m’avez permis de passer de victime a
témoin.

A nouveau aussi, un immense Merci a vous, chére
Delphine et cher Bernard, pour ’accueil inconditionnel

et ’'accompagnement tellement respectueux et
compétent que vous m’avez accordé. Et a travers vous
deux, merci a toutes les personnes membres de la
CRR pour leur engagement a soutenir tant et tant de
personnes en chemin de reconstruction.

Tous les trois, je puis affirmer que vous avez été, dans
une vraie relation de fraternité, accompagnateurs et
témoins de ma guérison, de mon «relévement ».

Un grand Merci aussi a vous tous pour m’avoir écouté
aujourd’hui et avoir eu le courage de participer a
I’émergence de la vérité dans votre congrégation.

Pour finir, je voudrais vous faire une confidence: je
savais qu’en venant ici prendre la parole devant vous,
pour vous dire mes blessures, j’allais réactiver cette
scene, si dure pour moi, ou j’étais exposé devant mes
camarades de classe, devant 25 ou 26 paires d’yeux qui
me regardaient et me glacaient. J’étais totalement sans
paroles. Aujourd’hui, je prends la parole devant une 50
ou 60 paires d’yeux, vous. Mais cette fois, je parle! Je
vous parle! Et donc, tellement MERCI pour me donner
cette séance de thérapie ultime.

®



de Bernadette Sauvaget et Olivier Lamour, le 10 février 2024, au Centre

culturel de Loctudy

C’est la deuxiéme fois que ce documentaire est
montré a Loctudy, deux mois apres la premiére. D’ou
notre étonnement de voir une salle bondée.

Deux rangées de siéges réservées devant la scene.
D’oti vient tout ce gratin ?

Une vingtaine de personnes montent sur scéne.
Elles ne sont pas endimanchées. Méme classe d’age
a quelques exceptions prés. Relativement anonymes
au premier abord, sauf I’évéque, plus grand que tout
le monde et dont la croix scintille sous les feux des
projecteurs et par moments nous aveugle.

Présentation

Qui est qui ? Chacun des protagonistes se voit
proposer le micro. C’est parfois un peu emprunté -
c’est difficile de se lancer a froid. Ils se connaissent,
mais ne nous connaissent pas encore, nous public.
On retient surtout de la prestation des réalisateurs
I’'annonce d’une expérience humaine trés riche pour
eux.

Projection

Puissance de la narration. Cette phrase en
préambule (je cite de mémoire: « On aurait pu étre
heureux ») catapulte le spectateur aupres des héros/
héroines du film, qui nous tiendra en haleine du
début a la fin, dans un mélange tres fin d’émotion
sans apitoiement et de description sans répétition.
La souffrance subie (a Loctudy comme au petit
séminaire) est pourtant bien palpable.

Ce sera dit au cours du débat, toutes les victimes
qui se sont exprimées sont de fortes individualités.
Des héros a nos yeux, aux parcours variés. Ils ont

en partage la lutte menée aprés un demi-siéecle de
silence - longue planche d’appel. Ils ont aussi en
commun d’étre des rescapés, a la différence des
morts et des vivants restés a ce jour dans les limbes
du silence. Aurait-on eu leur courage?

Le cas des victimes de fréere Gabriel et des autres
abuseurs évoqués est bien situé dans le contexte

du rapport Sauvé et du grand désastre systémique
des institutions religieuses. Les membres de la
congrégation mise en cause sont percus comme
accueillants mais on les sent mal a ’aise. On ressent
que leur situation est inconfortable.

Nous avions beau nous croire assez bien informés,
la projection nous a secoués. Et la qualité du silence
qui a suivi valait plus que les applaudissements qui
lui ont succédé.

Débat

Les anonymes du début ont pris corps et sont
désormais bien identifiés.

Raymonde apparait aussi spontanée que dans le
film. Sa liberté de propos («II faut taper au porte-
monnaie ») se conjugue avec de I’'ouverture et de

la générosité, elle qui s’attendait a «leur rentrer
dedans », aux freres de la congrégation. Elle y ajoute
un rire expansif, comme une joie de vivre dont on
vient a douter qu’elle I’ait jamais perdue.

Lévéque du diocése condamne en termes vifs et
sur un ton de révolte de I’esprit les agissements
des abuseurs. Il explique les errements du petit
séminaire a une époque ol de nombreux jeunes y
entraient sans vocation attestée ni vérifiée, tandis
qu’aujourd’hui, les aspirants a la prétrise seraient

o\
D



des adultes formés qui se sentent véritablement
appelés. Il fonde son action de prévention sur
I’écoute et se dit vigilant a I’égard de prétres qui

se montrent trop affectueux avec les jeunes qu’ils
cotoient. Pour lui le rapport de I’adulte a I’enfant
doit toujours étre un rapport de sujet a sujet ; il faut
y veiller. Lorsqu’on lui demande si tous ses collégues
réunis a Lourdes deux fois par an sont aussi actifs
que lui, il concede que « tous n’ont peut-étre pas

la méme ardeur ». Un euphémisme pour soeur
Véronique, qui n’a pas sa langue dans sa poche et
connait ses évéques. Elle bluffe ’assistance par sa
vivacité, son énergie et sa volonté de ne rien lacher
et de ne surtout pas tourner la page.

Les quelques membres de la congrégation émeuvent
par leur présence. Ils font état de leur grande
souffrance, ce qui peut paraitre un peu déplacé.
Pourtant on les croit : ils expient les fautes
commises par d’autres qu’eux, mais qui sont leurs
fréres.

Quelle bonne idée d’avoir fait appel a ce
pédopsychiatre spécialisé dans I’accueil des enfants
potentiellement victimes d’abus sexuels, d’ot
qu’ils viennent ! Cette bouffée d’air frais permet de

dépasser I’'amer constat des vies gachées par des
décennies d’inaction et d’envisager les méthodes
et moyens mis en oeuvre aujourd’hui pour venir en
aide, en temps réel, aux enfants en difficulté.

A Tissue du débat nous éprouvons un sentiment

de libération. Les victimes indemnisées - ’argent
étant un symbole - ont changé de statut : désormais
témoins, non seulement elles triomphent
définitivement de frere Gabriel, mais elles vont
pouvoir agir, en faveur d’autrui, dans la lutte

contre les abus sexuels qui perdurent, a travers une
association, PAMPASEO (un passeport pour ’ame ?),
a laquelle on s’empresse d’adhérer.

Un grand merci aux organisateurs de cette soirée !

Christian et Chantal




