
COMMISSION
RECONNAISSANCE 

& RÉPARATION
n°5

à vrai dire...

RECONNAÎTRE LA BLESSURE, 
RÉPARER LA PERSONNE 

LETTRE DE LA CRR N°5 

2ÈME TRIMESTRE 2024



Sommaire
Édito par Antoine Garapon 

« Save the date » : colloque CRR 12 décembre 2024

 
Parole de congrégation : entretien avec Michel Laloux, 

provincial de l’Ordre des frères mineurs pour la France et la Belgique

Quand le diable a revêtu l’habit

Parole de congrégation : Daniel Auguié, provincial des 

Missionnaires du Sacré-Coeur

Les chiffres clés de la CRR

L’œil du psy : Guillaume Monod

Verbatim : Paulette

Une question à… Anne Manoha, membre de la CRR

Alain Girardet : Une procédure de réexamen pour quoi faire ?

Soirée mémorielle du Verbe de vie, le 9 février 2024 à la CRR

Journée mémorielle à Ploërmel, le 24 février 2024, témoignage de Raymond

Projection du documentaire « Le prix d’une vie », 

à Loctudy, de Bernadette Sauvaget et Olivier Lamour
	

03

04

05

06

07

09

10

10

11

12

14 

19 

22

2



Édito
par Antoine Garapon,
Président de la CRR

LA RÉPARATION, ET APRÈS ? 

La réparation financière constitue la partie la plus 
visible de notre travail, la plus parlante aussi peut-
être parce qu’elle est quantifiable. Elle souligne 
l’impossibilité fondatrice de notre mission qui est 
de réparer l’irréparable. Il ne faut pas néanmoins en 
rester à cette étape financière qui n’est pas la fin de 
l’accompagnement que nous proposons aux victimes 
et qui n’est peut-être pas celle qui les marquera le 
plus. 

Qu’est-ce qui « répare » à leurs yeux ? De prendre 
la parole tout d’abord. C’est que leur soit donnée 
ensuite la possibilité de parler à la première 
personne – en disant « je » -, et de sortir ainsi de la 
passivité pour retrouver une agentivité. D’être crues 
ensuite, c’est-à-dire que les faits qu’elles dénoncent 
ne soient pas suspectés mais bien confirmés par 
l’ensemble des intervenants ; que les outrages 
qu’ils ont vécus soient reconnus par l’Église et les 
congrégations. La reconnaissance de soi passe par 
la reconnaissance des faits, et la reconnaissance des 
faits commence dans cette écoute inconditionnelle. 
Ces deux opérations sont suivies par le versement 
d’une somme d’argent ; le tout est supposé avoir 
un effet réparateur mais ce n’est en rien garanti. Il 
ne faut pas inverser l’ordre des priorités : dans la 
réparation, l’argent est au service d’une parole et 
d’une action, et non l’inverse. 
Après la réception de la somme d’argent, la CRR 
propose aux victimes d’organiser des rencontres 
de mémoire et d’apaisement en lien étroit avec les 
congrégations. Il n’y a aucune forme préconçue et 
chacune de ces cérémonies est différente. Ce sont 
souvent des réunions très émouvantes et riches en 
symboles - des symboles inventés collectivement 
le plus souvent par les victimes elles-mêmes. 
La capacité symbolique n’est-elle pas la forme 
supérieure d’agentivité ? Les gestes prennent le 
relais pour exprimer ce que les mots ne sont pas 
arrivés à dire. 

C’est ainsi que la CRR dispose à présent d’un très 
intéressant répertoire de ces gestes d’apaisement. 
Certains reviennent très fréquemment comme celui 
de revenir sur les lieux ; dans un cas, la victime 
a demandé à accomplir le trajet entre la gare et 
l’établissement maudit en étant accompagnée des 

3

membres de la CRR et du provincial dans une sorte 
de marche mémorielle ; « me voici soixante ans en 
arrière » dit une personne en s’asseyant dans le 
réfectoire. Le retour sur les lieux des abus se fait 
parfois en groupe avec des lectures de témoignages 
ou de poèmes. Un autre geste revient fréquemment : 
la plantation d’un arbre ( souvent un ou des oliviers 
mais cela peut aussi être aussi un mimosa, arbre 
plus féminin, dans une abbaye où des femmes 
avaient été abusées ) ; il arrive aussi parfois que 
chacun reparte avec une bouture à planter chez lui. 
Ces actes sont le plus souvent conclus par un repas 
pris en commun, parfois chez la victime elle-même. 
Des cadeaux peuvent être échangés : la congrégation 
offre à la victime un stylo « pour écrire une nouvelle 
page de sa vie » ; mais parfois c’est la victime 
qui tient à donner quelque chose lors de cette 
rencontre : un poème, un tableau peint par elle. 
Dans d’autres cas, la victime rend solennellement 
un objet associé à l’abus :  un homme terriblement 
abusé lors de cours d’anglais rend son cahier de 
langue trente-cinq ans après, ou encore une icône 
qu’avait donné l’abuseur. Les gestes d’hospitalité 
sont nombreux ; une victime invite les membres de 
la CRR à son ordination diaconale. 
L’acte posé a valeur de signe qui révèle à la 
conscience de la victime sa puissance constitutive 
retrouvée. Quelle plus grande affirmation de soi 
que de donner à son tour, de recevoir chez soi des 
membres de la congrégation. 

Ces actes donnent lieu également à une prise de 
parole – la lecture d’un acte de reconnaissance 
quasi-systématiquement, un poème ; dans un cas, 
la victime s’est adressée à son agresseur par-delà 
la mort, à côté de sa tombe. Les enfants ainsi que 
les conjoints y sont très souvent associés. Le mot 
de « pardon » est banni comme tout autre terme 
religieux. Cela n’empêche pas certaines victimes 
de convoquer la religion – en demandant qu’une 
messe doit dite en famille par exemple qui sera 
célébrée dans la chapelle de la congrégation en 
permettant aux membres d’accomplir des gestes de 
paix au cours de celle-ci. Un autre monte à l’orgue 
et joue, ce qu’il n’avait jamais fait depuis les abus. 
Un homme politique reçoit un euro symbolique qu’il 
ne dépensera pas confie-t-il ; il a eu une belle vie, ne 
s’estima pas victime mais n’a jamais oublié ; il veut 
faire ce geste pour les autres. 



3

Peut-on parler à propos de ces rencontres de 
réconciliation ? Le mot est très fort, et surtout ce 
n’est pas à nous de l’employer. Il ne faut pas prendre 
ses désirs pour des réalités et être en avance sur 
ce que ressentent les victimes. Non, l’objectif de 
ces rencontres est plutôt de l’ordre de la reprise de 
dialogue : avec soi-même, avec les siens, avec les 
autres. 

Les formes sont à chaque fois différentes mais la 
finalité est identique : il s’agit dans tous les cas de 
signifier une rupture, de refermer une période de la 
vie qui a parfois duré des décennies, de tourner une 
page. Il faut organiser un événement en mémoire 
d’un acte qui a été accompli en secret, qui a été 
caché, qui n’a pas fait événement précisément. 
Le parcours ne s’arrête pas là car certaines victimes 
éprouvent le besoin d’écrire leur histoire. C’est ainsi 
qu’un premier recueil de ces témoignages sortira en 
librairie le 23 mai : Quand le diable a revêtu l’habit 
( Éditions Karthala ). 

La CRR est l’initiatrice de ces rencontres de 
mémoire et d’apaisement dont les modalités sont 
arrêtées encore une fois en étroite collaboration 
avec les victimes et les congrégations. Ce sont elles 
qui assurent le succès de ces « cérémonies ». Que 
les unes et les autres soient remerciées pour leur 
confiance sans laquelle rien ne serait possible. Pour 
leur courage également car il n’est pas toujours 
facile de prendre la parole en public pour révéler 
des choses si intimes et il est parfois cruel pour les 
responsables actuels de congrégations de devoir 
se détacher de leurs prédécesseurs qui n’ont pas 
mesuré la réalité des dégâts commis sur des vies. 
La réparation est une œuvre collective dont les 
bienfaits sont souvent proportionnels à l’audace de 
celles et de ceux qui se sont engagés honnêtement 
dans cette démarche. 

4



5

Parole de congrégation
entretien avec Michel Laloux, provincial de l’Ordre des frères mineurs pour 
la France et la Belgique

Le frère Michel Laloux revient sur l’accompagnement 
des personnes victimes d’abus sexuel engagé avec 
la CRR depuis deux ans et demi. Propos recueillis 
par Corinne Maes, membre de la ellule d’écoute des 
franciscains. 

Depuis le rapport de la CIASE en octobre 2021 
et la création de la CRR en novembre de la même 
année, la province franciscaine de France-Belgique 
a reçu une quinzaine de témoignages. Qu’avez-
vous appris ? Quels enseignements en tirez-vous 
aujourd’hui ?

M.L. : Ce que nous avons appris, c’est d’abord 
l’importance d’être plusieurs, un binôme – homme 
et femme - avec des compétences différentes, tant 
du côté de la CRR que de la congrégation, avec des 
laïques femmes. 

Pourquoi cette pluralité est-elle importante ? 

M.L. : Accueillir le témoignage d’une personne 
victime suppose de l’entendre bien ou le mieux 
possible. Il faut pouvoir recevoir la douleur, la 
détresse et souvent la colère qui s’expriment par les 
mots, dans la voix, les pleurs et tous les gestes du 
corps.

Cela exige plusieurs oreilles…et du temps aussi. 
Prendre le temps est essentiel. Je me souviens de 
la parole d’une personne abusée qui disait : « vous 
n’aviez pas la montre devant vous », alors qu’elle 
avait eu le sentiment de ne pas avoir été vraiment 
entendue jusqu’ici. 

La démarche avec la CRR est aussi un cheminement 
qui se fait à des rythmes différents : celui de la 
victime, celui de la CRR et celui des franciscains. 
Et il faut que les trois parviennent à s’accorder et 
converger vers une décision de reconnaissance 
et de réparation partagée. D’où l’importance des 
synthèses produites par les commissaires et des 
discussions qui en résultent.

Vous parlez du rythme des franciscains, que voulez-
vous dire ? 

M.L. : Les franciscains, c’est un provincial avec 
son conseil composé de plusieurs frères mais c’est 
d’abord l’ensemble des frères. Il nous a donc fallu 
informer et sensibiliser tous les frères à la démarche 
de la CRR et aux abus commis. Nous avons organisé 
plusieurs journées de formation avec des mises en 
situation par exemple, pour que toutes ces questions 

deviennent une réalité dont on peut et dont on doit 
parler. Ce temps-là a été indispensable et continue 
de porter ses fruits pour la reconnaissance et la 
réparation.

Qu’est-ce qui vous a encore marqué dans vos 
échanges avec les victimes et les commissaires ?

M.L. : Le poids de la parole. Je m’explique : il 
y a les mots de la victime, qui disent son vécu, 
son traumatisme, puis il y a ceux de la lettre de 
reconnaissance et de l’effet que ces mots produisent 
en elle quand elle les lit. On constate la surprise et 
l’apaisement que la personne éprouve quand elle s’y 
reconnaît, quand elle « se reconnaît ». 
Cette parole doit donc être entendue et écrite. Alors 
ce qui était « vachement enkysté » – pardonnez 
l’expression – depuis si longtemps, peut ouvrir 
sur autre chose. La vie est toujours possible, c’est 
l’enseignement majeur pour moi.

Quelles répercussions les travaux de la CRR ont-
ils sur les franciscains et plus largement sur les 
religieux ? 

M.L. : La première conséquence consiste pour nous 
à « repenser » certaines modalités de la formation, 
initiale et permanente, pour que chaque frère dans 
son parcours ait toujours la possibilité de porter une 
parole de vérité. L’objectif est de créer les conditions 
pour exprimer ce que je vis dans ma vie religieuse, 
sans être jugé, mais en vérité. 
Éviter les non-dits, les silences, cela nous concerne ! 
Notre préoccupation est double : prévenir toute 
forme d’abus et accompagner une croissance 
humaine intégrale.

Quoi d’autre ? Nous avons réorganisé les archives 
dans un souci de mémoire et de transmission aux 
futurs provinciaux, et nous avons mis en place une 
structure pour écouter les personnes victimes ou 
témoins d’abus et pour instruire les informations 
reçues en vue de les présenter au conseil. 
Dans ces tâches, nous sommes assistés par des 
laïcs bénévoles, femmes en majorité, qui ont des 
compétences juridiques, canoniques, psychologiques 
et psychanalytiques. C’est encore la pluralité dont je 
parlais plus haut.

Enfin, il faut savoir que toutes les prises de parole 
des personnes victimes contribuent à de plus larges 
interactions entre les supérieurs des différentes 
congrégations, que ce soit dans le cadre de la 
CORREF ou du groupe miroir ( CRR et certains 



5

supérieurs ). Elles favorisent aussi de nouveaux 
échanges entre religieux qu’il n’y avait pas 
auparavant. 

Une laïque me disait récemment : « dans l’Église 
votre façon de parler et d’écouter a changé ». 

Je souhaite conclure avec trois points : 

• La justice restaurative a ouvert un 
champ des possibles inédit pour l’Église 
et nous sommes appelés à approfondir 
les questions qui demeurent ou qui sont 
nouvelles : comme la portée des gestes 
de réparation ( dont l’indemnisation 
financière ) ou la vulnérabilité des 
personnes adultes et la responsabilité, 
qui font pour moi partie des points à 
interroger. 

• Le cadre existant de reconnaissance et 
de réparation ( CRR, Inirr ) est appelé à 
évoluer et vers quoi ? Là aussi nous avons 
à y réfléchir. 

• « Le nez dans le guidon », nous avançons, 
nous progressons même, mais nous 
avons peu de recul pour mesurer les 
effets réparateurs à plus long terme de la 
démarche. Soyons humbles et prêts à nous 
ajuster encore  ! 

Quand 
le diable 
a revêtu 
l'habit
Après la réparation financière, puis le 
geste symbolique qui prend souvent la 
forme d’une cérémonie mémorielle, la CRR 
a  proposé aux victimes qui le souhaitent 
d’être accompagnées individuellement  pour 
écrire le récit de ce qui leur est arrivé. Sans 
aucune prétention « thérapeutique » et dans 
une perspective de revalorisation de soi, 
l’écriture a été un cadre soutenant, pour 
sortir de leur empêchement d’être.
Voici leurs témoignages.

6



7

Parole de congrégation
avec Daniel Auguié, provincial des Missionnaires du Sacré-Coeur, 
Célébration mémorielle à Nîmes, le 8 mars 2024

S'il est prioritaire de donner la parole aux personnes 
victimes, il est tout aussi important d'accompagner 
les supérieurs majeurs en responsabilité aujourd'hui. 
La CRR participe à ce double cheminement et c'est 
heureux. 

Le 8 mars dernier nous avons vécu : Mme Elodie 
Brian et moi une célébration mémorielle dans 
l'église St François de Sales, avec pose d'une plaque. 
Lors de l'assemblée générale de la CORREF nous a 
été présenté la mosaïque de Sr Samuelle. Son œuvre 
d'art a permis d'être la toile de fond de la plaque 
mémorielle et les personnes victimes ont trouvé que 
cette image correspondait bien à leur cheminement.
Pour la première fois les personnes victimes ont pu 
faire connaissance en présentiel. Nous avons pris 
le temps d'échanger ensemble sur le parcours vécu 
depuis que ces personnes ont pris contact avec la 
CRR et la congrégation des Missionnaires du Sacré-
Cœur.

Il a fallu mettre dans le coup l'évêque, le curé et 
la communauté paroissiale dont certains étaient 
réticents pour une telle démarche. « Pourquoi 
remuer ce passé d'il y a 50 ans alors que la 
communauté paroissiale a bien changé ? ». Nous 
avons avancé patiemment tenant compte de l'avis 
des personnes victimes et des paroissiens. Au final 
la célébration en deux temps a été bénéfique pour 
tout le monde et a pris tout son sens. Premier 
temps, en milieu de journée, la pose de la plaque en 
présence de l'évêque de Nîmes, du curé et du vicaire. 
Deuxième temps, la célébration de l'office des vêpres 
de la 3e semaine de carême au cours de laquelle j'ai 
pris la parole en faisant référence à la lecture du jour 
tirée de lettre de St Jacques ( 5, 16. 19-20 ) :

Monseigneur, frères et sœurs, 
« Reconnaissez vos péchés les uns devant les autres, et 
priez les uns pour les autres »…
Il y a 43 ans, j'ai été vicaire, ici, dans cette paroisse 
durant deux ans.

Je n'imaginais pas alors que j'allais revenir, ce soir, 
pour prier, et faire mémoire avec vous d'heures 
sombres de la présence des Missionnaires du Sacré-
Cœur dans cette paroisse au service de laquelle 
nous avons été près de 60 ans avec tant de joie et de 
bonheur.

L'un de nous a commis des abus sur quatre enfants 
connus à ce jour, l'un d'eux s'est suicidé il y a peu, ne 
pouvant plus supporter la blessure infligée alors.
Comme vous le savez, notre Église de France a 

souhaité faire la vérité, ce qui a abouti au rapport 
de la CIASE. A la suite de quoi, la Conférence des 
évêques et la Conférence des religieux/religieuses 
ont mandaté deux commissions indépendantes.
Pour la vie religieuse : c'est la CRR ( Commission de 
reconnaissance et de réparation )…

Il y a parmi nous, Mme Elodie Brian, que l'on appelle 
« commissaire » à la CRR. Sa mission est de mettre 
en lien les personnes victimes et les congrégations. 

Nous avons ainsi cheminé à trois : la personne 
victime, Mme Elodie Brian et moi-même comme 
provincial représentant de la congrégation des MSC 
en France/Suisse.

Cela nous a conduits à vivre intensément, de part et 
d'autre, la reconnaissance des faits, la responsabilité 
de la congrégation des MSC et la réparation qui, 
parfois, a été financière.

Mais peut-on réparer l'irréparable ?
Devant tant de souffrance infligée au moment des 
faits et par la suite, en raison du silence qui s'est 
installé et qui a été imposé aux personnes victimes. 
Silence vécu des années durant, « comment réparer 
l'irréparable ? » : c'est la question qui m'habite depuis 
que j'ai connaissance de cette situation.
La moindre des choses est de reconnaître les faits, 
les actes commis, les personnes victimes et d'essayer 
de comprendre pourquoi les pères MSC d'alors ont 
gardé le silence, de même que ceux qui, dans la 
communauté paroissiale, savaient.

Aujourd'hui, l’auteur de ces actes, ce missionnaire 
du Sacré-Cœur n'est plus membre de notre 
Congrégation et a été relevé de tout ministère, suite 
à la décision de la Congrégation pour la doctrine de 
la foi en date du 11 septembre 2015.

Mais je me dois, ce soir, d'être avec vous, pour 
assumer, dans ma mission de supérieur provincial, 
ce qui hier n'a pas été reconnu, dénoncé, 
accompagné par ma congrégation…

En pensant à ces vies blessées, marquées à tout 
jamais par l'irréparable, je ne peux que m'incliner 
dans le silence et implorer le pardon ( comme le 
propose la Lettre de St Jacques ). Reconnaître que 
nous avons péché, que nous avons failli à notre 
mission dans l'annonce de la Joie de l'Évangile.
Ces paroles sont difficiles à prononcer et pourtant, 
je dois et veux les prononcer publiquement par 
respect pour les personnes victimes… Je le fais au 



nom des MSC et en mon nom comme MSC. Je me 
sens tout petit devant la grandeur de ces vies qui 
ont été meurtries et violées. Pour le missionnaire 
du Sacré-Cœur que je suis, les actes commis sont 
la négation même de notre vocation et de notre 
mission.

Comment parler et annoncer l'amour de Dieu 
révélé pour nous dans le Cœur du Christ, sans 
reconnaître l'irréparable ? Depuis que je connais 
ces personnes victimes, il ne s'est pas passé un 
jour sans qu'elles soient présentes à ma vie et à 
ma prière.

Ce soir, avec moi, je vous invite à les prendre 
dans nos cœurs, dans nos prières, dans nos vies… 
en contemplant celui qui est notre vie et notre 
résurrection… Lui qui fait route avec nous, sur 
nos chemins d'Emmaüs et qui se donne à voir 
dans le visage de nos frères, de nos sœurs, de tous 
les humains blessés et meurtris. Comme hier, 
sur la route d'Emmaüs, le Christ nous explique 
le sens ultime de nos vies et nous engage sur le 
chemin de la résurrection. Le temps du carême, 
dans lequel nous sommes, nous aide à prendre 
ce chemin. Ne s'agit-il pas de désirer vivre la 
Pâque pour que de nos impasses, de nos morts, 
jaillisse la VIE plus forte que tout ? Telle est notre 
espérance.

Prenons ensemble un temps de silence… avant de 
chanter le Magnificat de Marie qui, par son OUI, 
a permis la venue de notre Sauveur… le Christ 
Jésus.

Ce que je retiens de la démarche : le travail 
commun entre la personne « commissaire de la 
CRR » et moi-même. Le 8 mars, par le lien avec 
les épouses présentes, j'ai mesuré aussi l'impact 
que les abus ont généré chez les personnes 
collatérales. Ayant été vicaire plus de 10 ans 
après les faits, je n'ai jamais entendu parler de 
ces évènements sordides. Le 8 mars, j'ai entendu 
un jeune de l'époque qui m'a dit que tous les 
enfants savaient et avaient donné un surnom à 
l'agresseur. Il y a là pour moi un double mystère 
devant ce silence vécu : celui de mes frères alors 
en responsabilité. Pour une part, il s'explique par 
le contexte de l'époque, nous avons aujourd'hui 
une approche plus réaliste des situations d'abus. 
Le silence des enfants qui ont trouvé la parade 
face au silence des adultes : les religieux, les 
parents des personnes victimes et certains 
paroissiens qui savaient.

Je crois que nous étions tous « en chemin de 
résurrection ».

8



Chiffres clés de la CRR
Au 18 mars 2024

907
Nombre de saisines

695 
Nombre de saisines closes ou instruites

212
Nombre de demandes en cours 
d’instruction

372
Recommandations émises

13,2M
Montant total des recommandations 
émises

35 000€
Montant moyen des recommandations

251
Protocoles signés

14
Demandes de réexamen

 Profil des personnes victimes 
qui saisissent la CRR

90% 
des personnes victimes ont plus de 50 ans

87% 
des agressions ont été commises entre 1950 et 
1980

80% 	
des victimes étaient mineures au moment des faits

• 65% d'hommes et 35% de femmes

• 55% des victimes avaient moins de 12 ans

• 55% des faits ont eu lieu dans des écoles

20% 	
des victimes étaient majeures dites « vulnérables » 
au moment des faits

• 74% de femmes et 26% d’hommes

Personnes mises en cause 

 
Les personnes mises en cause sont à 99% des 
hommes

80% décédées

9



La culpabilité que ressent la victime lorsqu’elle s’est 
libérée de l’emprise d’un abuseur n’est pas le signe 
qu’elle se sent fautive car elle aurait recherché cet 
état, mais au contraire qu’elle a réussi à en sortir. 
Lorsque on est sous emprise, la seule culpabilité 
est de ne pas en faire assez pour son tortionnaire ; 
lorsque on s’en libère, une autre forme s’installe, qui 
est le même sentiment douloureux mais pour des 
raisons distinctes.

La colère contre soi-même qu’est la culpabilité 
signifie que l’on a été trop naïf et trop généreux 
avec l’abuseur. Trop naïf quand on lui a dévoilé 
nos fragilités dans l’espoir qu’il les répare ; qu’on 
n’a pas écouté les avertissements de nos proches ; 
qu’on a refoulé les signes furtivement aperçus de 
son imposture. Trop généreux quand on lui a donné 
notre temps, notre considération, nos efforts, pour 
le remercier des soins qu’il nous prodiguait, alors 
qu’ils n’étaient que le miel répandu pour nous 
attirer dans son piège. Parfois même, pour avoir 
inventé nous-même certains mensonges, afin de 
mieux se persuader qu’il était l’unique personne 
qui pouvait nous aider, et qu’il méritait toute notre 
confiance.
Cette colère porte les traces du processus d’emprise, 
mélange d’infantilisation et de séduction. Elle est 
décuplée quand on se rend compte que l’auteur n’est 
pas cette personne extraordinaire à qui l’on prêtait 
un savoir magique qui changerait notre vie, mais 
une personne ordinaire qui avait pour seul talent de 
cacher sa banalité.

L’œil du psy 
Guillaume Monod
psychiatre, pédopsychiatre, docteur en philosophie, spécialisé en éthique 
médicale et membre de la CRR
 

La douleur morale provoquée par la culpabilité 
est une forme de punition que l’on s’inflige à soi-
même pour avoir cru les mensonges de l’abuseur. 
La conscience morale ou le surmoi – selon les 
références choisies – est l’instance psychique qui 
a pour fonction de juger et culpabiliser l’individu 
quand il a fauté. Pour asseoir son emprise, l’auteur 
neutralise le surmoi de sa victime en l’infantilisant, 
en la menaçant, en lui reprochant de ne pas lui 
rendre la confiance et l’amour qu’il lui a offert : 
« Tu es formidable, mais tu ne sais pas ce que tu 
dis  ! Si tu crois que je te fais du mal, c’est parce 
que tu ne crois pas assez en moi. Je t’aime, fais-
moi confiance  ! ». Quand la conscience/surmoi de 
la victime retrouve son autonomie, elle sort de son 
silence pour exprimer ses reproches. La douleur 
morale ressentie est le signe de la défaite de 
l’emprise pathologique.
La culpabilité est donc un mécanisme indispensable 
pour une réparation psychique, car en l’acceptant, 
on redevient un auteur actif de sa vie. On se 
réautorise à penser par soi-même. Cette étape de 
reconstruction de soi est pénible mais indispensable. 
Pour accompagner la victime face à ce sentiment 
douloureux, il ne sert à rien de lui dire d’arrêter 
de se culpabiliser, il faut au contraire l’inciter à le 
faire d’une façon constructive. D’une façon qui lui 
permettra de faire le deuil de la relation d’emprise 
et l’aidera à renouer de vraies relations d’amitié 
équilibrées, en étant conscient des risques que cela 
pose, mais surtout des richesses à venir.

Verbatim
de Paulette,
accompagnée par la CRR

« Je suis venue de Corse à la CRR, pour témoigner 
auprès de sœur Véronique, la représentante de la 
congrégation catholique dont dépend la pension où 
on m'avait placée dès mes 3 ans jusqu'à mes 15 ans.
C'est dans cette pension religieuse que j ai subi des 
sévices sexuels et physiques pendant mes premières 
années : j'ai pu parler avec sœur Véronique elle 

m'a écoutée avec une grande humilité, une grande 
intelligence et une grande gentillesse.

Quand sœur Véronique m'a demandé pardon au nom 
de la congrégation religieuse, cela m'a apaisée après 
toutes ces années de silence  ! » 

10



Lorsque j’ai rejoint la CRR, j’avais exercé comme 
magistrate pendant plus de 40 ans. L’engagement que je 
prenais correspondait au sens que je souhaitais donner 
désormais à ce nouvel espace de temps dont je disposais.

J’ignorais ce que représentait exactement la mission 
qu’on me confiait mais je pensais, de façon sans doute 
quelque peu présomptueuse, que mon expérience 
professionnelle me faciliterait la tâche pour venir à bout 
des difficultés prévisibles.
J’étais, certes, habituée à écouter l'« inentendable », à 
recevoir en pleine face la souffrance déposée devant 
moi, à l’évaluer, à regarder la vérité en face. J’étais 
tout au moins convaincue que mon expérience me 
permettrait de garder la distance nécessaire et de me 
positionner.

Pourtant, au bout de quelques semaines, une fois 
passés les premiers entretiens avec des personnes 
qui sollicitaient la CRR et les premières rencontres et 
échanges avec les autres membres, je me suis sentie 
grandement déstabilisée.

Je n’étais plus magistrate : une évidence s’imposait : 
habitée par la formule « je vous crois » qui ouvre la 
parole, je n’avais pas à rechercher la vérité à charge et 
à décharge, ni à peser le pour et le contre entre deux 
versions, ni à chercher à comprendre le pourquoi d’un 
acte. Je n’étais plus cet arbitre qui objectivise des faits 
et détermine en toute neutralité une culpabilité ou une 
responsabilité. Non  ! j’avais perdu toute neutralité et 
me plaçais aux côtés d’une personne avec laquelle je 
plongeais au fond de l’obscurité.

Alors, étais-je avocate ? Cela s’en rapprochait puisque 
je portais la parole exprimée. Mais ça n’était encore 
pas cela, je ne l’étais pas non plus car il ne s’agissait 
pas de défendre une cause ni de la faire triompher en 
convaincant, mais de parvenir à une reconnaissance 
traduite en rencontre, en actes positifs au nombre 
desquels il y avait une indemnité financière.
Finalement ? qu’étais-je ? Passé un moment d’inconfort, 
je me suis insérée naturellement dans le parcours et la 
démarche CRR dès après les premières rencontres avec 
les victimes. Sans plus me poser de questions sur ce que 
j’avais été, j’ai découvert un rôle nouveau pour lequel 
mes précédentes expériences humaines allaient pour le 
moins, me permettre d’adopter les attitudes d’écoute 
adaptées et de prononcer des paroles de réconfort.

Ecouter, je savais faire, je l’avais appris. C’était même 
l’essence de mon métier tout au long des audiences ( le 
mot ayant la même racine ) innombrables de ma carrière 
professionnelle.

Une question à ...
Anne Manoha, membre de la CRR 

Entrer en empathie est une autre chose et comme juge, 
je ne me le permettais que jusqu’à une certaine limite 
pour ne pas perdre l’indispensable objectivité. L’écoute 
des victimes à la CRR nous approche au contraire 
parfois, tellement près d’elles que nous ressentons, 
nous palpons la détresse, la colère, sans autre objet dans 
notre esprit que d’entendre.
A la CRR je n’avais plus à m’interdire de ressentir la 
même chose que la personne qui me parlait. Je n’avais 
plus à parasiter mon écoute par la recherche du vrai 
ou du faux, de la faille. J’étais face aux faits bruts et au 
fracas de la souffrance.

Et surtout, je n’étais plus dans la position dominante du 
juge, juché sur une estrade : abandonnant mon savoir 
et mes certitudes, en toute humilité j’étais « aux côtés » 
au sens propre avant de l’être au figuré. A la CRR, notre 
mission est celle d’écouter et d’amener à faire son 
chemin, avec délicatesse et précaution.
J’étais immergée dans un récit dont les paroles 
devenaient miennes et que je rapportais aux instituts 
religieux pour leur porter les demandes que nous avions 
auparavant discutées et comprises en leur donnant du 
sens. Dans cette phase, j’étais d’emblée complètement 
à l’aise dans le rôle de tiers de justice qui nous est 
donné. Je l’étais d’autant plus que la reconnaissance 
de la responsabilité de l’Eglise en général et des 
congrégations en particulier m’a toujours parue 
conforme aux principes du droit et un juste retour des 
choses pour des personnes privées de tout recours.

Mais là aussi, la réparation promise sortait du champ 
de vision du juge que j’étais, habituée à indemniser 
toutes sortes de préjudices. Nous sommes dans un 
domaine tellement différent de celui de la compensation 
d’un arrêt de travail ou d’un objet disparu. Nous 
sommes devant des vies entières détruites, cassées 
en mille morceaux que rien ne ramènera en arrière. 
Et la demande de réparation ne se limite nullement 
à un calcul imposé : elle est fondamentalement 
indissociable de la reconnaissance et en est une branche 
multiforme. Elle est, comme le dit Antoine Garapon, 
une contribution au relèvement des personnes. J’ai ainsi 
appris à évaluer différemment les sommes d’argent 
recommandées, retrouvant avec bonheur le principe du 
délibéré entre membres de la commission où, comme 
dans un tribunal, les opinions se valent et s’enrichissent.

Finalement, j’ai laissé définitivement ma toge de 
juge là où elle doit être et sans rien renier, j’apprécie 
cette mission nouvelle qui me remplit d’humanité, 
une humanité et une bienveillance dont je me dis, 
avec le recul, qu’il serait bien qu’on les rencontre plus 
fréquemment dans les prétoires. Une chose est certaine, 
si j’avais vécu cette expérience plus tôt, je n’aurais pas 
exercé mon métier de la même façon.

11



12

Une procédure de 
réexamen pour quoi faire ?
par Alain Girardet, membre de la CRR

Le règlement instituant la Commission 
Reconnaissance et Réparation a prévu qu’à la suite 
de la recommandation prise par le président de la 
CRR, ( après avis de la commission consultative 
composée de membres de la CRR ), la personne 
victime et l’institut concernés ont la faculté de 
solliciter le réexamen de la recommandation par une 
instance distincte de celle qui s’est prononcée. 

Il s’agit de donner la possibilité aux victimes et aux 
instituts qui estiment ne pas avoir été compris et 
qui ne partagent pas l’appréciation opérée par la 
recommandation, des agressions sexuelles ou des 
mesures restauratives préconisées, de s’exprimer à 
nouveau en approfondissant et en développant leurs 
prétentions.
 
À cette fin, il a été institué une commission dite 
« de réexamen » qui va procéder à un nouvel 
examen complet des demandes, la victime et 
l’institut pouvant se fonder sur des arguments 
différents de ceux précédemment avancés. 
Composée d’un membre de la CRR, n’ayant pas 
participé à la formation consultative qui a émis la 
recommandation, d’un représentant de la CORREF 
et d’un représentant des victimes, la commission de 
réexamen est une instance indépendante.

L’objectif poursuivi par sa création est d’améliorer 
la réception des réponses apportées aux demandes, 
partant leur acceptation, par les victimes et 
par les congrégations en essayant d’œuvrer au 
rapprochement des unes et des autres  dans une 
démarche de justice restaurative. 

La commission de réexamen s’est déjà réunie à 
douze reprises pendant les 9 derniers mois, pour 
traiter de situations très diverses évoquées ci-après. 
C’est l’occasion non pas de dresser à ce stade un 
bilan mais d’expliquer comment elle travaille et 
les réponses qu’elle a apportées aux demandes des 
victimes et des congrégations 

Une procédure simple 

La faculté de solliciter le réexamen est largement 
ouverte et très peu formalisée. Il suffit en effet de 
le demander à la CRR, par lettre ou par mail, en 
précisant simplement les motifs de la demande 
et en fournissant, le cas échéant, tout élément 
complémentaire. 

En pratique, on constate que les demandes sont 
faiblement motivées et que rares sont les cas où 
des documents nouveaux sont produits. Il n’y a pas 
de délai qui conditionnerait la recevabilité de la 
demande, il faut cependant que celle-ci soit formée 
dans un délai raisonnable. 

Tout est donc fait pour rendre aisée la saisine de la 
commission de réexamen.  

Une exigence particulière est cependant postulée : 
dès le début de la procédure de réexamen, la victime 
et la congrégation doivent, l’une et l’autre, exprimer 
leur accord pour le réexamen de la situation et 
s’engager à respecter et à mettre en œuvre la 
décision que rendra la formation de réexamen.

….centrée sur l’échange 

Le premier temps fort, c’est l’entretien de la 
commission avec la personne qui demande le 
réexamen. Entretien direct, sans représentation, au 
cours duquel cette dernière expliquera ce qu’elle 
reproche à la recommandation prise. Elle pourra 
compléter ou précéder son propos d’un écrit, mais 
l’essentiel est cet échange avec les membres de la 
commission de réexamen, qui n’est enfermé ni dans 
une durée limitée ni dans une forme particulière. 
Après celui-ci, l’autre partie aura un échange direct 
comparable avec la commission et aura pareillement 
la faculté de compléter son propos d’un écrit. À 
l’issue, il pourra apparaître nécessaire de procéder à 
un nouvel entretien, mais cette hypothèse reste peu 
fréquente.

Parfois la commission de réexamen délègue l’un de 
ses membres pour entendre soit la personne victime 
soit l’institut afin d’expliciter la fonction de la 
commission et de faire préciser les demandes. 
Un principe demeure, c’est celui du contradictoire : 
la personne victime et la communauté auront 
connaissance de ce que l’une et l’autre auront 
soutenu devant la commission et lui auront 
adressé. Parfois, l’une et l’autre seront entendues 
ensemble, si elles le souhaitent toutes deux ou si la 
commission le leur propose et qu’elles y consentent. 
L’autre temps fort est celui du délibéré au cours 
duquel les membres prennent position sur les 
différents aspects de la demande de réexamen. La 
décision – car il s’agit alors d’une décision et non 
plus d’une recommandation – est motivée, souvent 



longuement pour exposer, le plus complètement 
possible, ses fondements et satisfaire à l’exigence de 
transparence.
Une fois la décision exécutée, la victime et la 
congrégation pourront signer un protocole. 

Y-a-t-il un risque d’évolution vers une forme de 
judiciarisation ?

Certes, l’existence d’un recours formé « contre » 
une recommandation, soumis à une formation 
indépendante composée de 3 personnes, qui prendra 
une décision motivée, non susceptible de recours, 
aurait pu induire une juridicisation « des moyens » et 
de la procédure. 

Mais ce n’est pas ce qu'il s’est passé jusqu’à 
maintenant. Nous avons en effet veillé à ce que le 
réexamen, tout en n’ignorant pas les questions de 
droit qui peuvent être soulevées, ne sorte pas du 
cadre de la justice restaurative et que, dans toute la 
mesure du possible, il en garde toute la spécificité. 

Qu’on en juge :
• la personne victime reste au centre du processus. 
Elle s’exprime elle-même, comme la congrégation, 
et non pas par la représentation d’un conseil ( qui 
pourra cependant éventuellement l’assister ). 
• la phase essentielle est l’échange verbal-qui 
n’exclut pas des compléments écrits-, entre 
la commission de réexamen, la victime et la 
communauté. 
• la procédure de réexamen ne comprend pas de 
phase probatoire dans laquelle seraient discutées 
et soupesées les preuves produites. Il n’y a pas de 
phase d’instruction proprement dite, d’autant que, 
le plus souvent, toute recherche serait vaine. C’est 
pourquoi, l’important réside dans la compréhension 
des faits et l’appréciation de leur vraisemblance.   
• la réparation financière, telle que décidée, vise à 
rendre tangible la reconnaissance de l’agression 
commise sur la victime, et manifeste également 
l’aide que l’institut doit lui fournir pour aider à son 
relèvement. En ce sens, la réparation recherchée 
est globale, et s’éloigne d’une indemnisation poste 
par poste de préjudices passés et présents. La 
commission insiste, dans la mesure du possible, 
pour la lier à une réparation non financière.
Est privilégiée la recherche d’une solution 
construite ensemble et acceptée.   

Que demandent les personnes victimes et les 
instituts à la commission de réexamen ? 

Les personnes victimes et les instituts saisissent la 
commission à hauteur respectivement de 60 % et de 
40 %. 

Sans doute sommes-nous encore dans une phase 
d’observation où les uns et les autres testent la 
commission de réexamen et, à travers elle, la CRR ; 
mais, seuls la personne victime et l’institut concerné 
ont connaissance de la décision. Peut-être serait-il 

utile que certaines décisions, en fonction de leur 
intérêt, puissent être partiellement accessibles après 
avoir été anonymisées. 

Les sujets abordés sont très divers et soulèvent 
de nombreuses questions qui ne tiennent pas 
seulement à l’appréciation du montant de la 
réparation financière, mais ont trait aussi, par 
exemple, à la nature de la réparation que promeut 
la CRR, aux divers retentissements qui peuvent 
être pris en considération au titre de la réparation, 
à l’appel à témoignage nominatif, aux possibilités 
pour les personnes victimes d’avoir ou non accès 
aux archives tenues par les instituts sur leur 
agresseur, aux limites de la compétence de la CRR 
telle que définie par la lettre de mission de la 
CORREF, aux formes d’association des victimes, 
au suivi des études engagées sur l’histoire et la 
gouvernance des instituts où se sont passées les 
agressions sexuelles, à la forme de la reconnaissance 
par l’institut des actes et de leurs conséquences etc. 

A l’exception d’une situation où la victime a refusé 
de recevoir la réparation financière préconisée, faute 
d’avoir obtenu la mesure de publication qu’elle 
sollicitait, les décisions prises par la commission 
de réexamen ont été mises en œuvre sans difficulté 
particulière.  

Ainsi, la commission de réexamen trouve-t-elle 
progressivement sa place et les modalités de son 
intervention. Elle est un lieu complémentaire, 
non pas de confrontation mais d’échange, pour la 
définition d’une juste réparation, globale et acceptée 
dans toute la mesure du possible. Elle est aussi 
un lieu de recherche d’équité entre les personnes 
victimes. Elle est enfin l’instance qui, par ses 
décisions, contribue à l’avancement du processus de 
restauration défini par la CRR. 

13



Soirée mémorielle 
du Verbe de Vie
Le 9 février 2024 une soirée mémorielle a été 
organisée avec les victimes d'abus sexuels commis 
par Jacques Marin de la Mission de France, lors des 
confessions qu'il pratiquait au Verbe de Vie. Cette 
communauté a été dissoute en raison des nombreux 
abus spirituels et psychologiques dénoncés par les 
communautaires.

Cette soirée a été l'occasion pour les victimes de 
témoigner des graves conséquences subies dans 
leur corps et leur psychisme ainsi que de leur 
cheminement vers la réparation, favorisé par 
l'accompagnement qu'elles ont reçu de la part des 
membres de la CRR. 

Etaient présents Monseigneur François Touvet, 
évêque de Toulon et administrateur de la 
communauté dissoute, le père Henri Védrine, vicaire 
général de la Mission de France, Véronique Margron, 
présidente de la CORREF et Antoine Garapon 
président de la CRR.
Une lettre de reconnaissance de Monseigneur Giraud, 
évêque, en son temps, de Jacques Marin a été lue.

Ce mémoriel s’est déroulé dans le cadre de la justice 
restaurative envers les personnes victimes : ce 
travail de mémoire est essentiel pour le processus de 
réparation. 
Ainsi les témoignages ont permis de reconnaître 
les conséquences humaines, pour laisser une place 
possible à la reconnaissance.

 Une des victimes témoigne :

 « Chacune de nos histoires est différente, chacune de 
nos histoires est unique ainsi que les chemins de vie 
que nous cherchons, à notre rythme, afin de tenter 
de reconstruire nos vies brisées. Personne ne peut 
prétendre se mettre à la place de l’autre, et porter 
le moindre jugement sur nos choix, sur ce qui a de 
l’importance, sur ce qui nous fait du bien, sur ce qui 
nous apporte un peu de douceur, de consolation et 
d’apaisement. »

D’autres paroles ont été prononcées :

« Être crue cela m’a sauvée ! »

« La CRR : au début c'est violent et brutal. En ce qui me 
concerne ce n’était pas mon rythme mais je l’ai dit et on 
a trouvé un chemin différent pour que je sois actrice. »

« Pour la première fois j’ai pu mettre des mots 
imprononçables. »

« Je suis passée de l’insupportable au supportable. »

« Pour moi c’est une forme de justice. »

Sœur Samuelle a aussi expliqué sa mosaïque qui a été 
symboliquement transmise par Véronique Margron à 
chacun :

« Ce sont des morceaux qui ont été réorganisés. 
Tous ces morceaux cassés, éparpillés sont replacés 
dans un ensemble cohérent, harmonieux. Est créé 
avec ces morceaux quelque chose de nouveau. C'est 
la transformation. C'est une Lumière qui ressort 
des Ruines en nous. Cela nous invite à retrouver les 
morceaux ». 14



Témoignage

C’est à la fois très difficile pour moi d’être devant 
vous, avec vous, et en même temps je vous remercie 
d’être là ; je connais le prix de cette démarche, cela 
me fait du bien de voir vos visages.
C’était éprouvant de se « re » préparer ; je n’ai pas 
vraiment compris le report et je me suis demandée si 
cela avait encore un sens pour moi... 
Oui cela a du sens.

J’aimerais aujourd’hui vous partager un peu de mon 
histoire qui est différente de la vôtre, c’est mon 
vécu, mon ressenti, et personne ne peut prétendre se 
mettre ni à votre place, ni à la mienne. 

Je suis restée des semaines sans ne plus pouvoir 
parler. Plus un mot, plus un son sans être submergée ; 
j’ai encore du mal à parler alors j’écris : « L’écriture 
c’est le cœur qui éclate en silence ».

J’ai subi des violences psychologiques, spirituelles et 
sexuelles de la part de Jacques Marin ; je ne pouvais 
plus prononcer son nom ; aujourd’hui je veux le dire : 
Jacques Marin, tu n’auras pas, tu n’auras jamais le 
dernier mot.

J’avais 28 ans et cela a duré 10 ans.

JM était l’ami de notre famille ; il venait 
régulièrement chez mes parents lorsque j’étais 
adolescente. A cette période j’étais allergique au 
« bon Dieu », trop de « bondieuseries » à mon goût à la 
maison … mais au fond de mon cœur j’ai toujours eu 
cette soif de beau et de grand.

J’ai fait la connaissance de la communauté du VdV en 
1990 lors d’une retraite prêchée par JM. J’ai fait une 
rencontre très personnelle avec le Christ, celle-ci a 
changé ma vie. J’avais confiance en JM, c’est lui qui 
nous a mariés, c’est lui qui a baptisé notre dernière 
fille. Il m’a proposé d’être un guide, de découvrir la 
parole de Dieu, les sacrements, je ne connaissais rien 
de tout cela et j’ai accepté.

Petit à petit il a eu de l’emprise sur moi. Véronique 
vous parlez de goutte à goutte : c’est une image qui 
représente la justesse de l’emprise : une goutte, deux 
gouttes, cela ne fait rien de mal, mais une goutte 
chaque jour pendant plusieurs années devient un 
poison mortel. Je n’ai rien vu, je ne me suis rendue 
compte de rien. L’emprise, c’est comme un lavage 
de cerveau, une intrusion, une infestation dans ma 
conscience, ses mots emprisonnés dans mon esprit, 
il avait tout pouvoir. En s’appuyant sur la confiance, 
il m’a dressé à obéir et je lui étais soumise ( et c’est 
si loin de mon caractère trempé ; je ne suis pas une 
personne docile, mais cela n’a absolument rien 
empêché ).

Il recevait des couples, des personnes qui avaient subi 
des agressions sexuelles, et exerçait son soi-disant 
charisme de guérison. Il a fait tant de mal.
Il s’appuyait aussi sur la parole de Dieu, que je ne 

connaissais pas. Il disait qu’il était là, comme prêtre, 
pour me montrer la tendresse de Dieu ; il utilisait 
souvent les évangiles où Jésus guérit les malades, en 
les touchant, en allant à l’écart …. Il m’est encore très 
difficile de lire, d’écouter ces évangiles, je me bouche 
les oreilles où je sors de l’église.

On ne parle pas beaucoup des abus spirituels : 
je dirai ceci : il a violé le cœur du plus intime de 
l’intime, mon âme. Je ne veux plus entendre parler 
d’accompagnement spirituel.

Et puis sont venues les violences sexuelles, elles 
n’arrivent pas d’un coup. Et un jour, au bout de 
plusieurs années, je me suis réveillée. C’était pendant 
un accompagnement spirituel ; cet homme, qui se 
disait un homme de Dieu a commis l’immonde, je ne 
peux pas vous dire l’impudique. Il me disait : « J’ai 
bien le droit puisque tu n’es pas nue … ». J’ai ouvert 
les yeux, j’ai essayé de repousser ses sales mains, 
il était collé contre moi, il me serrait trop fort, je 
sentais son corps, son souffle, son odeur, mais je 
n’arrivais pas à me dégager.

Il passait de la douceur à la brutalité. Il y avait Dieu, 
toujours, il y avait aussi le sexe, toujours.

C’était tellement impensable que je n’ai pas pu 
crier, j’étais paralysée et glacée, « sa chose » ; je 
n’oublierai jamais ses yeux, j’ai refermé les miens. Je 
me rappelle cette frayeur et j’ai crié vers Dieu : mais 
où étais-tu mon Dieu ? où étais-tu ? pourquoi m’as-tu 
abandonnée ?

Ce n’était pas fini … Il y avait ensuite la confession … 
Je ne pourrai plus me confesser, je ne veux plus me 
confesser, cela n’avait rien à voir avec une confession. 
Ce n’est pas que je ne crois pas en la miséricorde de 
Dieu, j’ai besoin aussi de vérité et de justice et pas 
seulement qu’on me parle de miséricorde…

Tout cela me dégoute. Il m’a salie dans ma dignité, il 
s’agit de dignité humaine.

Comment est-ce possible de survivre à cette 
violence ? à la honte ? à la destruction ? Comment 
ai-je pu accepter et vivre l’inacceptable pendant tant 
d’années ?

J’ai voulu parler : on ne m’a pas écoutée ; une sœur 
de la communauté m’a dit « on ne passe pas derrière 
le père Jacques » : un saint sur terre …. Et puis auprès 
d’un prêtre qui m’a traitée de menteuse ; j’ai vraiment 
essayé, il m’a regardé de toute sa hauteur, c’était très 
humiliant, alors je me suis tue ; ce que je ne savais 
pas c’est que je n’étais pas la seule victime, je l’ai su 
20 ans après. L’Eglise m’a abandonnée ; est-ce cela 
l’humanité de l’Eglise ?

Puis j’ai tout occulté ( mon cerveau a tout occulté ). 
Comment est-ce possible de ne plus se rappeler 
de tant d’horreurs ? C’est un phénomène de survie 

15



quand le cerveau n’est plus en capacité de lutter 
contre trop de violences.

Et 20 ans après, en septembre 2021, tout est remonté 
à la surface, c’était un cauchemar, tout explosait en 
mille morceaux. J’étais projetée dans un autre monde, 
en enfer, j’étais vivante et morte à la fois, comme 
si je marchais en dehors de moi, en dehors de mon 
corps, dans une étendue infinie de ruines. Je me 
sentais aspirée dans un puit sans fond, je me sentais 
engloutie.

Avec cette envie d’hurler, tant la violence arrachait 
tout en moi, mais je n’arrivais qu’à hurler en silence.
Ma détresse était continuelle, le jour, la nuit et c’était 
insupportable. Je ne mangeais plus, je ne dormais 
plus, j’étouffais, je tremblais, submergée par la honte, 
la douleur, le chagrin et la peur ; je pleurais toute la 
journée, jusqu’à ne plus avoir de larmes. Je devenais 
folle ; je pensais à la mort et j’étais terrifiée.
Il n’y a pas que la mort du corps, mon corps sali, 
brisé, mais j’ai cru qu’il m’avait aussi volé Dieu et 
que mon âme était morte, alors pourquoi continuer 
à vivre dans un corps sans âme ? MOURIR ? La seule 
porte de sortie.

PARLER …. Mais à qui parler ? 

J’ai écrit, bien timidement, au prêtre de ma paroisse, 
qui a lu entre les mots ; pourquoi à un prêtre, je ne 
sais pas vous dire, mais il m’a cru, il m’a écouté et 
cela m’a sauvé ( merci Nicolas ).

Puis j’ai pris rendez-vous, non sans mal, avec 
l’évêque du diocèse ; je voulais dénoncer ce que j’ai 
subi et sortir de ce silence qui tue. J’ai commencé à 
parler, car JM m’a aussi volé la parole, entre chaque 
mot je devais reprendre mon souffle. J’ai été écoutée, 
avec respect et pudeur, j’ai été crue, cela aussi m’a 
sauvée.

Mais il ne suffit pas de parler pour aller mieux, toutes 
les fondations de toute une vie se sont écroulées en 
un instant. Un effondrement total.

Savons-nous écouter ? Savons nous accueillir la 
parole de l’autre avec un cœur neuf ? En mettant de 
côté ses certitudes et ses préjugés ? J’ai rencontré 
dans ce parcours du combattant, une personne 
remarquable, qui m’a écoutée jusque dans tous 
mes silences, avec délicatesse et pudeur face à ma 
souffrance et à mon chagrin, nous avons fait du 
chemin ensemble ( merci L ).

Puis j’ai commencé les soins, laborieusement, une 
psychothérapie ; je prends des somnifères, des anti-
dépresseurs. J’aurais besoin de soigner mon corps 
imprégné par cette violence, mais il n’existe pas de 
structure de soins, il faut chercher soi-même.

Puis j’ai décidé de dénoncer cela aux autorités de 
l’Eglise : à la Mission de France, au VdV, à l’évêque 
de Châlons, à la CORREF, à la CEF, au pape, à ceux 
qui pour moi portaient une responsabilité d’Eglise. 

Et toute cette colère en moi … J’ai eu des réponses à 
chacun de mes courriers, mais il y a quelque chose 
que je ne comprenais pas, toutes ces réponses 
commençaient par la même phrase : « Merci pour 
votre confiance » … sauf que pour moi, cela n’avait 
rien à voir avec la confiance, je voulais dénoncer, je 
ne savais même pas si on allait me croire, s’il y aurait 
une suite ; un même mot peut renfermer tant de 
significations différentes.

J’ai été trahie, la confiance était devenue presque 
impossible à offrir.

Et si je me trompe …. 

Je n’arrivais plus à entrer dans une église, parfois 
j’avais des haut-le-cœur, je n’arrivais plus à prier.
J’ai parlé ensuite à mon mari et à mes enfants, à 
quelques amies ; la souffrance ne rapproche pas, elle 
éloigne souvent, comment se rejoindre ? 

Le plus douloureux est de lire l’incompréhension 
dans les yeux de ceux que j’aime.

Une étape difficile a été d’accepter que j’avais besoin 
d’aide ; pour être aidé, il faut réussir à parler, mais 
qui peut comprendre cet anéantissement, ce que l’on 
ressent dans sa chair et son âme ? J’apprends dans la 
durée, j’écoute beaucoup, mais c’est à moi de décider 
du chemin à prendre, si je me trompe je recommence. 
Il y a aussi cette part que je dois faire.

Pourquoi le silence de l’Eglise ? Ma vie a été brisée 
par ce prêtre, mais aussi à cause de l’Eglise qui 
n’a pas bougé, qui ne m’a ni écoutée, ni crue, ni 
protégée. A cause de son silence, de ses complicités, 
car certains savaient, JM a continué « ses saloperies » 
en toute impunité. A célébrer la messe, à donner les 
sacrements. Pour moi c’est insupportable. Quand 
on ne dit rien, quand on se tait, quand on ment, on 
est complice du mal, n’est-ce pas comme si on le 
commettait soi-même ? 

L’Eglise n’est plus ma maison, je n’ai plus confiance, 
ce n’est plus ma famille.

Néanmoins je vous mentirais si je vous disais le 
contraire : cette Eglise qui m’a trahie, c’est la même 
qui est venue à mon secours, qui m’a tendue la main 
au travers de personnes qui vivent l’évangile de Jésus. 
C’est peut-cela le visage de l’Eglise, cette fraternité, 
cette liberté, cette proximité dans l’écoute et la vraie 
compassion et non pas toutes les belles paroles qui 
enferment Dieu dans une boîte dorée.

J’ai rencontré l’évêque de Sens/Auxerre, il s’est 
déplacé pour « écouter mon cri ». J’étais très en colère, 
dans l’incompréhension totale face au décret signé. 
J’avais l’impression qu’il ne comprenait rien à rien … 
Puis petit à petit la colère a diminué et nous avons pu 
continuer à échanger avec respect et sincérité ; je l’en 
remercie.

J’aimerais parler aux prêtres, on me répond qu’il 

16



faut attendre le moment opportun … peut être dans 
10 ans trouverons nous le moment opportun … 
j’aimerais qu’ils se sentent concernés, j’aimerais leur 
dire que ce n’est pas en passant à autre chose que 
cela changera, j’aimerais leur dire que ce n’est pas 
que du passé, que si nous n’en parlons pas ensemble, 
rien ne changera. J’aimerais ne pas entendre « qu’ils 
se sentent humiliés » ; mais qui donc est humilié ? Il 
ne faut pas se tromper de victimes ; qu’ils se sentent 
accablés, oui. 

Je ne comprends pas : ne devraient-ils pas avoir de la 
colère, et le dire, de la honte même jusqu’à verser des 
larmes …. Et le dire. Nous pourrions alors partager un 
peu de ce fardeau ….

Le pardon : je ne peux pas pardonner à JM et il n’est 
pas mon frère ; j’ai beaucoup de mal à accueillir 
les pardons de l’Eglise, même si je crois qu’ils sont 
indispensables, et j’ai du mal à me pardonner.
Dans ce parcours du combattant, j’ai saisi la CRR 
( en avril 2022 ) : les premiers entretiens ont été 
violents, c’était brutal et cela ne correspondait pas 
à mon rythme. On a cherché et trouvé ensemble 
comment continuer, afin que je sois actrice. J’ai pu 
dire des choses pour la première fois, j’ai pu mettre 
des mots sur des choses imprononçables, parce que 
c’était pour moi comme un empêchement de parler à 
cause de la honte, de la culpabilité, de la souffrance. 
Ma conscience se réveille doucement. J’ai de la 
reconnaissance pour tout ce travail et aussi de la 
gratitude.

Cela en lien avec l’administrateur du VdV que j’ai 
rencontré et que je remercie pour sa détermination et 
son combat dans la recherche de la vérité.
Pour pouvoir faire un pas et avancer, il faut déjà 
traverser « les ravins de la mort », avec cette part, qui 
je le sais restera sans doute irréparable, je crois que 
j’apprendrai à vivre avec.

Le parcours avec la CRR est pour moi une « forme de 
justice », avec la reconnaissance de ces violences.
La réparation financière était très compliquée : 
aucune somme d’argent, si élevée soit-elle ne sera 
en mesure de réparer ma vie. Mais toutes sortes de 
questions revenaient …. Est-ce que c’était le prix de 
ma vie ? Est-ce que l’Eglise achetait quelque chose ? 
Je préfère essayer de penser autrement, laisser une 
porte entrouverte.

Néanmoins, il reste en moi comme un goût 
d’inachevé, de la déception. Le VdV n’est plus …. Mais 
alors qu’en est-il des réparations non financières ? Si 
toute cette démarche ne se réduit qu’au financier, elle 
n’a plus le même sens. Il y a bien des responsables ! 
Où sont t’ils ?
Aujourd'hui je mesure « un peu » ce que signifie « pas 
à pas ». Ce sera très long.

Je ne suis plus dans une détresse continuelle. 

Je ne veux rien laisser dans l’ombre ( même si je ne 
me souviens pas de tout ). 

Je suis passée de l’insupportable au supportable, 
parfois je peux même dire que je me sens bien, je ne 
savais plus que c’était possible et que c’était si bon 
de pouvoir respirer. J’ai choisi de vivre, je ne veux pas 
rester une victime toute ma vie, une survivante. Je 
veux être VIVANTE.

Alors je cherche ce chemin, ces chemins de vie qui 
me permettront de me reconstruire. Ne pensez pas 
que je n’ai plus de colère, j’ai tant de colère en moi. Je 
ne veux pas l’étouffer, mais je ne veux pas non plus la 
laisser m’étouffer. Je crois que la religion catholique a 
un problème avec la colère …

Ce n’est ni de la haine, ni de la vengeance, je n’ai 
jamais ressenti cela.

Je pense aussi beaucoup à toutes les personnes qui 
ne sont plus, qui ne parlent pas ou ne peuvent plus 
parler, qui sont internées ou se sont suicidées ; c’est 
faux de dire qu’on se relève toujours. Je parle aussi 
pour elles.

L’emprise est encore présente : c’est en moi, toujours, 
je vois son visage, sa chemise, son pantalon, ses 
sandales, ses yeux révulsés, je sens son souffle, son 
corps contre le mien, et c’est terrifiant, car tout me 
ramène à lui, un bruit, une odeur, une tenue, une 
situation …. je n’ai pas d’arme pour lutter contre cela, 
les soins m’y aideront, je l’espère. 

Il y a encore des jours où cette peur indescriptible 
m’habite, où j’étouffe, où j’aimerais hurler toute cette 
violence jusqu’à ne plus avoir de voix. Je n’aime plus 
être avec du monde, je ne supporte pas que certaines 
personnes s’approchent de moi, me collent où me 
touchent. La honte ne décolle pas de ma peau. Parfois 
encore, j’ai si mal que je me recroqueville dans ma 
douleur, j’aimerais que tout s’arrête.

Mais je ne suis pas seule, j’ai choisi la VIE, je rechoisis 
la VIE, et je me bats. Je veux m’en sortir.

ET DIEU dans tout cela ?

J’avais aussi de la colère envers Dieu. Je lui ai crié 
cette colère. Je me dis que c’est peut-être un miracle 
de ne pas avoir perdu la foi ?

Ce que je crois, c’est que Dieu est présent au cœur des 
rencontres que j’ai faites et que je fais. Je crois que 
c’est comme cela qu’Il m’accompagne et qu’Il me dit 
son amour. Je crois aussi en la force de la prière, et je 
m’appuie bien souvent sur celles des autres. Chacune 
des rencontres est étonnante, parfois si improbable, 
chacune des personnes m’aide à vivre, à espérer, à 
croire que la vie est belle, qu’elle est plus forte que 
toute la mort qui a été semée en moi.

C’est cela pour moi l’espérance.

C’est un sourire, un bouquet champêtre devant 
ma fenêtre, une promenade, le câlin d’un enfant, 

17



un geste délicat, une attention, un échange, qui 
m’apportent de la consolation.

Avec beaucoup de simplicité.

Chaque personne est un cadeau. Je crois que c’est 
ainsi que mon chemin de vie se dessine ; je n’aurais 
jamais rencontré ces personnes avant … c’est une 
grande question pour moi.

C’est au cœur de ce que je vis que ces belles 
rencontres se font, non pas malgré ce que je vis.
Dieu est présent au cœur de ce que je vis ( merci 
Samuelle ).

Je crois pouvoir dire que je suis passée de la mort 
à la vie.

Merci à Laurence, Pascale, Samuelle, Véronique, 
Maya, Charlotte, Nicolas, Gérard, François, Anne-
Sophie, Colette, Sophie, Bertrand, Jean-Luc, Régis, 
Caroline, Hervé, Dorothée, Marie Gabrielle, Marie 
Charles, Dominique, Isabelle, Daniel, Frédéric …. Et 
bien d’autres. 

18



19

Journée mémorielle 
à Ploërmel
Témoignage de Raymond, le 24 février 2024

J’avais 6 ans… j’avais 8 ans… j’avais 9 ans, quand, à 
trois reprises, j’ai subi des agressions sexuelles par 
deux religieux de votre congrégation et un laïc, à 
l’école primaire catholique de la commune de mon 
enfance.

La 1ère fois, lorsque je viens lui montrer, à son bureau, 
mon cahier, comme il l’avait demandé à tous les élèves, 
il passe sa main sous mon short et me caresse dans les 
parties intimes de mon corps ; puis, à un autre moment, 
de façon totalement imprévisible, il me couche dans 
ses bras, devant tous les autres élèves pour leur dire 
que, puisque j’étais un bon élève, j’allais sauter une 
division. Je me sens alors violemment exposé, exhibé, 
totalement pétrifié.

La 2e fois il vient s’assoir à côté de moi, à ma gauche ; 
il était censé contrôler les exercices de fractions qu’il 
avait demandés à toute la classe : il essaie de prendre 
mon sexe, n’y parvient pas ; il prend alors fermement 
ma main et la pose sur son sexe en érection et induit 
le geste de le masturber ; je sens sa transpiration, et 
sa respiration qui s’accélère ; il s’arrête, car d’autres 
élèves sont présents tout à côté. Là encore je me sens 
pétrifié et comme émotionnellement anesthésié.

La 3e fois, il me fait rentrer dans la classe avant les 
autres élèves, à l’heure de la reprise des cours, après 
la pause déjeuner ; imprévisiblement là encore, il me 
soulève et m’installe sur l’harmonium présent en 
haut de la classe, et se précipite pour m’embrasser ; 
l’élan qu’il met à me faire devenir l’objet de son désir 
me plonge en plein désarroi. Je ne comprends rien et 
n’éprouve rien, seulement que je me sens, une fois 
encore, totalement pétrifié. 
Ces agressions n’ont donné lieu à aucune plainte, et 
je n’ai pas eu le soutien de mes parents ni d’un autre 
adulte.

Pour situer l’impact et la résonance en moi de ces 
agressions, je dois ajouter, qu’environ un an après 
celles-ci, un frère « recruteur »  de votre congrégation, 
dans une pièce attenante à la classe, se rapproche de 
moi, se colle à moi devrais-je dire, et me demande 
si je n’ai pas songé à devenir prêtre ou religieux. 
Qu’ai-je répondu ? Je n’en ai aucun souvenir. Aucun 
souvenir non plus d’une éventuelle interrogation de 
mes parents sur cette rencontre. Mais c’est à la suite 
de celle-ci, qu’à la rentrée suivante, à 11 ans, je suis 
parti au petit séminaire de Guérande, - séminaire qui 
allait durer 7 ans. Et là, lors de lectures spirituelles, 
j’entends, par exemple, le supérieur nous demander 
d’éviter, lors de nos vacances, de regarder les affiches 

de cinéma, car « la femme est l’occasion de pécher » ; il 
nous demande aussi de réciter chaque soir au coucher 
cette prière : « Ma bonne mère , préservez-moi de tout 
péché mortel durant cette nuit » ; et lors de la prière du 
soir à la chapelle, il nous réprimandait si nous étions 
tentés de chasser des démangeaisons, car, disait-il, il 
nous fallait apprendre à maîtriser nos mains. Allusion 
à ce que vous devinez bien ! Et lors de sorties en 
promenade, il fallait toujours être en rang par trois, 
« nunquam duo, semper tres » ! ( c’était une allusion au 
danger des amitiés particulières ).

D’un côté donc, ces « éducateurs » qui, à la fois 
enseignants et catéchistes, utilisent le corps d’un 
enfant pour satisfaire des pulsions montrées par 
eux comme irrépressibles, et de l’autre, cet « autre 
éducateur », prêtre investi d’autorité, modèle de 
vie à laquelle ma « vocation » m’identifie, qui paraît 
obsédé de nous présenter, à nous, les séminaristes, 
la sexualité comme un danger, auquel résister pour 
être fidèle à notre vocation. Me voilà enfermé dans 
l’incompréhensible, l’impensable.

Ainsi, toutes ces années d’enfance, mais surtout 
d’adolescence, je les ai vécues avec cette question 
lancinante : mais qu’est-ce que c’est que vivre ? 
Comment on fait pour vivre ? …tellement je me sentais 
dans le vide, suspendu à du non-sens, sans direction 
vers laquelle grandir et me projeter, sans confiance 
dans ma vie.

Très soumis et enfermé dans le silence de la répression 
émotionnelle, c’est une très grande solitude qui m’a 
habité, avec toutes les conséquences sur ma santé 
physique et mentale et sur mon comportement. 
Voici, en vrac : repli sur moi-même jusqu’à la phobie 
sociale, crainte de toute demande venant d’un 
adulte, agoraphobie, tristesse chronique, intense 
vécu d’abandon, troubles digestifs, respiratoires et 
cardiaques, cauchemars répétés d’asphyxie ou de 
noyade, sensation de ne pas m’habiter, de ne pas 
pouvoir reconnaître quelle émotion ou sensation 
me traverse ; mon corps, mes pulsions et mes désirs 
ressentis comme des persécuteurs à condamner, 
sensation de porter la honte de moi-même, peur 
d’attraper une maladie grave, sensation de me 
dépersonnaliser, sensation d’être toujours dans 
l’urgence ; en somme, me sentir pris dans un paradoxe 
puissamment oppressant, qu’à l’époque j’étais bien 
incapable d’identifier : c’est-à-dire, souffrir de ce que 
j’ai « offert » à mes agresseurs, sans le savoir ni le 
vouloir, mais leur permettant ainsi de détruire mon 
intégrité et mon élan de vie. J’étais désespéré, mais 



20

je ne le savais pas, puisque vu par une autre partie de 
moi-même, le monde ne s’était pas écroulé, tout mon 
cadre de vie était resté le même  !... Mais je me sentais 
étrange, en même temps qu’étranger à ce monde, dans 
une sorte d’exil de l’intérieur.

Prendre la décision de sortir du séminaire après 
mon bac de philo – alors que le supérieur me disait 
que j’étais fait pour être prêtre – m’a plongé dans 
un  grand « trou noir », ravagé par la culpabilité de 
poser une telle décision, comme une trahison envers 
Dieu, l’Eglise et ma famille… Ne nous disait-on pas, à 
nous les séminaristes, que nous avions été choisis et 
mis à part, mais que, dès cette vie, nous recevrions en 
récompense le centuple pour avoir donné notre vie au 
Christ ? Ne m’a-t-on pas dit, pour me convaincre de 
rester, que le prêtre reçoit des confidences que même 
une épouse ne dit pas à son mari ?.... Mais je sentais 
qu’il fallait absolument - absolument - que je sauve ma 
peau.

Le chemin pour entrevoir la lumière a été bien long et 
éprouvant. J’ai commencé à entreprendre des études 
de psychologie avec l’espoir de comprendre enfin 
quelque chose à ma vie. Mais c’était évidemment 
bien loin de pouvoir suffire. J’ai donc entrepris une 
psychanalyse, qui certes m’a aidé à déchiffrer un peu 
les conditionnements de mon mal-être et procuré 
un soutien indéniable, mais qui, dans l’après-coup, 
concernant les agressions subies, m’a laissé dans 
un grand vide. J’ai donc cherché ailleurs, jusqu’à 
rencontrer 11 thérapeutes différents dans l’espoir 
d’enfin sortir de cette paralysie engendrée par une 
intense confusion intérieure. Au total, 20 ans de 
thérapie !

J’ai aussi dû affronter la douloureuse question de 
ma place dans l’Eglise : envie de la fuir / mais aussi 
reconnaître que c’est par elle que j’ai reçu cette 
formidable Espérance et ce chemin de libération 
apportés par le Christ.

Mais, à force de « creuser », un point m’est apparu 
décisif, pour éclairer la persistance de mon psycho-
traumatisme – bien au-delà d’une démarche de 
victimologie, qui aurait été, certes, nécessaire, mais 
dans mon cas non réalisée. C’est lorsque j’ai compris 
que ces agressions comportaient un premier trauma 
évident : celui-ci de l’intrusion, de l’effraction 
corporelle, de la dépossession de soi, de l’imposition de 
se vivre comme objet à la disposition de la jouissance 
de l’agresseur. Mais l’autre trauma dans le trauma, 
que j’ai trouvé beaucoup plus difficile à reconnaître, 
c’est l’imposition à la victime de devoir s’éprouver, 
à son corps défendant, comme cause irrésistible et 
maître de la pulsion et de la jouissance de l’agresseur, 
tout en étant son objet. Ces trois agressions, qui 
étaient soft, sans contrainte physique ni menaces ni 
séquestration, et totalement sans parole, m’ont en 
effet imposé, sans que j’en ai eu, même un tant soit 
peu, conscience, une identification imaginaire ultra-
narcissique, inconsciemment séduisante, en même 
temps que redoutable, car elle est fondamentalement 
un mensonge ; et tout le travail de soin est de se 

départir totalement de cette « offre », faute de quoi 
c’est entrer dans un processus psychotique. Je pense 
que c’est le paradoxe pathogène « agression / séduction 
non sue », et le tout sans consentement, qui provoque 
la fixation durable du traumatisme. Et s’il n’y est 
répondu que par une condamnation judiciaire de 
l’agresseur, le mensonge existentiel, dans lequel la 
victime se voit rendue inconsciemment complice, 
n’est pas dévoilé. Car où est le mensonge ? C’est de 
faire croire que la vraie vie serait de pouvoir se penser 
maître de la jouissance de l’autre ou inversement d’être 
son objet. C’est de faire croire que le travail pour tout 
sujet humain, quand il construit son narcissisme, son 
estime de lui-même, pourrait faire l’économie d’un 
renoncement à une forme de toute puissance ou à un 
fantasme d’auto-engendrement. Je dois préciser que 
cette lecture que j’ai pu faire de ce qu’il m’est arrivé 
n’est pas transposable telle quelle, je crois, à toute 
agression sexuelle. Et il faudrait aussi dire en quoi ce 
paradoxe est en lien avec ce que le tout petit enfant 
vit lors de l’étape de sa relation fusionnelle à sa mère, 
et au travail de renoncement - de deuil - qu’il doit 
accomplir pour grandir, c’est-à-dire pour sortir de là où 
s’originent nos fantasmes d’emprise, ou de soumission, 
ou encore d’idolâtrie.

Il m’a fallu, bien sûr aussi, resituer ces traumas dans un 
contexte familial, y compris transgénérationnel, mais 
aussi dans le contexte sociologique et ecclésiologique 
dans lequel ma famille et moi-même étions immergés, 
pour y chercher les fragilités que je portais en 
moi, fragilités que peut-être - ou sans doute - mes 
agresseurs ont repérées et dont ils ont profité.

Que dire de mon chemin de reconstruction ?
J’ai déjà évoqué mon long parcours dans diverses 
approches psychothérapeutiques. Il m’a permis 
d’aboutir à ce point de bascule, qui a donc été pour 
moi le dévoilement de l’identification imaginaire, 
imposée par les agressions sexuelles que j’ai subies. 
Mais restaient encore les effets de cette sensation d’un 
corps rapté, persécuteur par les pulsions qui l’habitent, 
un corps avec lequel il était vital de me réconcilier, 
je dirais aujourd’hui : vital de l’accueillir comme « le 
sanctuaire de l’Esprit » ( comme dit St Paul ). 

Deux « moments » ont été particulièrement éprouvants, 
mais aussi libérateurs : pris par cette lutte épuisante 
pour « guérir » mon rapport à mon corps, et construire 
les étapes gravement manquantes de mon adolescence, 
je me suis résolu à rencontrer deux femmes qui se 
prostituaient. Cela a été déchirant : comment moi qui 
avais été pris comme objet, j’allais à mon tour prendre 
ces femmes comme objet ; les rencontrer comme 
des femmes anonymes, sans vraiment de visage, et 
moi être pour elles une personne lambda parmi bien 
d’autres ? Et de surcroît les payer ? Le résultat a été in 
fine un soulagement pour moi, car j’ai heureusement 
éprouvé une totale impossibilité d’être en corps à corps 
avec chacune d’elles ; j’ai payé, j’ai fui…sauvant ma 
dignité et ne voulant pas souiller la leur.

Toujours à la recherche de construire les étapes 
manquées de mon adolescence et de guérir les 



21

meurtrissures de ma construction psycho-sexuelle, 
je me suis engagé dans une relation avec une amie, 
dont je savais qu’elle-même souffrait de traumatismes 
liés à une violence familiale. Cette relation n’a jamais 
été, pour moi comme pour elle, une fuite devant 
notre vie de couple à chacun. Nous savions que notre 
relation avait quelque chose d’une réparation de nos 
souffrances d’enfance et d’adolescence, et ni l’un ni 
l’autre n’envisagions que cela aboutisse à une vie 
conjugale. D’un commun accord nous y avons mis fin 
après ce temps de réparation. Mais je peux dire que 
cette femme a été thérapeute pour moi –tout comme 
elle m’a vu comme thérapeute pour elle.

Mais ce que je voudrais souligner, c’est le drame 
intérieur – qui m’a valu bien des insomnies et des 
angoisses – dans lequel m’ont plongé ces deux 
moments que je viens d’évoquer : l’écrasante 
culpabilité de finir par y consentir, avoir le sentiment 
de totalement me perdre et de commettre un péché 
grave, la honte intense de me vivre comme adultère. 
J’ai aimé profondément mes deux épouses et ai été 
aimé de chacune d’elles. Je souhaitais contribuer à 
les rendre heureuses. Et pourtant je ne pouvais que 
constater les inhibitions que j’apportais souvent, pas 
toujours il est vrai, lors de nos relations intimes, les 
privant de ces moments de bonheur partagé. Mais, 
d’un autre côté, je sentais douloureusement que 
de ne pas emprunter ce chemin de reconstruction  
m’aurait laissé amputé, dissocié, avec toutes les 
conséquences dépressives que j’avais déjà éprouvées. 
Au fond le dilemme déchirant auquel je me cognais, 
c’était « perdre mon âme, mais sauver ma vie ; ou bien 
perdre ma vie, mais sauver mon âme ! ». Mais je ne 
voulais ni l’une ni l’autre de ces solutions. Je désirais 
profondément me réunifier.

J’évoquerai, mais sans m’y attarder, les différents coûts 
de ces agressions : coûts financiers pour me soigner ; 
coûts psychiques pour mes deux épouses, qui ont eu 
à pâtir des moments de mal-être liés aux soubresauts 
provoqués par le travail de psychothérapie ; coût pour 
mes trois enfants, trop souvent privés de la présence 
de leur père parti pour des séances de psychothérapie 
individuelle ou en groupe, souvent le week-end, privé 
d’un père pas toujours disponible dans sa tête.

Au terme de ce parcours de justice restaurative, qu’en 
est-il pour moi aujourd’hui ?

La réponse rapide de frère Yannick, votre provincial, 
à qui j’avais adressé mon témoignage, celui-là même 
qu’ont eu à connaître Mme Bonnet et M. Paix, avec 
nous ici aujourd’hui, a déjà été pour moi un très grand 
soulagement, car il me disait reconnaître la vérité de 
mon témoignage, et se demandait douloureusement 
« comment réparer un tel crime », selon ses propres 
mots. Le 7 décembre dernier, je suis venu, ici même, 
rencontrer frère Yannick. Il m’a lu une lettre, pour 
moi très vraie, très émouvante, bouleversante, dans 
laquelle, au nom de la congrégation des Frères 
de Ploërmel, et en sa qualité de provincial, il me 
demandait pardon, et s’engageait à tout faire pour 
que des dérives de ce type ne puissent à nouveau se 

produire dans vos communautés et vos écoles. Mme 
Bonnet et M. Paix, mes référents à la CRR, peuvent 
témoigner de ce fort moment. frère Yannick s’est 
engagé également à ce que me soit versée, pour les 
divers préjudices subis, une indemnité d’un montant 
de 45 000 €, proposée par le collège de la CRR qui avait 
évalué mon témoignage. Cette somme, je l’ai partagée 
intégralement entre mes trois enfants, en une sorte 
de justice réparatrice pour eux aussi. A la demande 
de pardon formulée par frère Yannick, j’ai répondu en 
donnant mon pardon : en effet, depuis un moment je 
sentais bien que pour être en paix avec moi-même, il 
me fallait aller sur ce chemin de renoncer à la colère 
sans fin, à l’amertume, au ressentiment. Je savais aussi, 
par expérience personnelle et par ce que mon métier 
m’avait appris, que l’intégration de sa sexualité par un 
être humain, qu’il soit femme ou homme, n’est pas un 
parcours simple et limpide. Et j’ai fini par me dire que 
mes agresseurs étaient des personnes qui n’avaient, 
comme bien d’autres, et pour des raisons que j’ignore, 
pas totalement intégré la dimension heureuse de 
leur sexualité. De là s’est ouvert en moi un chemin de 
pardon. Ce moment, très fort et très essentiel, a été 
une vraie délivrance ; je l’ai vécu comme un baptême 
régénérateur, comme une eau vive venant irriguer mes 
« terres » dévitalisées. 

Aujourd’hui, je me sens totalement pacifié par rapport 
à ce passé douloureux.

Aussi, je vous renouvelle mon plus grand MERCI 
à vous, cher frère Yannick, qui, au nom de votre 
congrégation, m’avez reconnu dans ce qui pour moi a 
été un drame, et m’avez permis de passer de victime à 
témoin.

A nouveau aussi, un immense Merci à vous, chère 
Delphine et cher Bernard, pour l’accueil inconditionnel 
et l’accompagnement tellement respectueux et 
compétent que vous m’avez accordé. Et à travers vous 
deux, merci à toutes les personnes membres de la 
CRR pour leur engagement à soutenir tant et tant de 
personnes en chemin de reconstruction.

Tous les trois, je puis affirmer que vous avez été, dans 
une vraie relation de fraternité, accompagnateurs et 
témoins de ma guérison, de mon « relèvement ».

Un grand Merci aussi à vous tous pour m’avoir écouté 
aujourd’hui et avoir eu le courage de participer à 
l’émergence de la vérité dans votre congrégation.

Pour finir, je voudrais vous faire une confidence : je 
savais qu’en venant ici prendre la parole devant vous, 
pour vous dire mes blessures, j’allais réactiver cette 
scène , si dure pour moi, où j’étais exposé devant mes 
camarades de classe, devant 25 ou 26 paires d’yeux qui 
me regardaient et me glaçaient. J’étais totalement sans 
paroles. Aujourd’hui, je prends la parole devant une 50 
ou 60 paires d’yeux, vous. Mais cette fois, je parle ! Je 
vous parle ! Et donc, tellement MERCI pour me donner 
cette séance de thérapie ultime.



22

Projection du documentaire 
« Le prix d’une vie »
de Bernadette Sauvaget et Olivier Lamour, le 10 février 2024, au Centre 
culturel de Loctudy

C’est la deuxième fois que ce documentaire est 
montré à Loctudy, deux mois après la première. D’où 
notre étonnement de voir une salle bondée.
Deux rangées de sièges réservées devant la scène. 
D’où vient tout ce gratin ?

Une vingtaine de personnes montent sur scène. 
Elles ne sont pas endimanchées. Même classe d’âge 
à quelques exceptions près. Relativement anonymes 
au premier abord, sauf l’évêque, plus grand que tout 
le monde et dont la croix scintille sous les feux des 
projecteurs et par moments nous aveugle.

Présentation

Qui est qui ? Chacun des protagonistes se voit 
proposer le micro. C’est parfois un peu emprunté - 
c’est difficile de se lancer à froid. Ils se connaissent, 
mais ne nous connaissent pas encore, nous public. 
On retient surtout de la prestation des réalisateurs 
l’annonce d’une expérience humaine très riche pour 
eux.

Projection

Puissance de la narration. Cette phrase en 
préambule (je cite de mémoire: « On aurait pu être 
heureux ») catapulte le spectateur auprès des héros/
héroïnes du film, qui nous tiendra en haleine du 
début à la fin, dans un mélange très fin d’émotion 
sans apitoiement et de description sans répétition. 
La souffrance subie (à Loctudy comme au petit 
séminaire) est pourtant bien palpable.

Ce sera dit au cours du débat, toutes les victimes 
qui se sont exprimées sont de fortes individualités. 
Des héros à nos yeux, aux parcours variés. Ils ont 

en partage la lutte menée après un demi-siècle de 
silence - longue planche d’appel. Ils ont aussi en 
commun d’être des rescapés, à la différence des 
morts et des vivants restés à ce jour dans les limbes 
du silence. Aurait-on eu leur courage?

Le cas des victimes de frère Gabriel et des autres 
abuseurs évoqués est bien situé dans le contexte 
du rapport Sauvé et du grand désastre systémique 
des institutions religieuses. Les membres de la 
congrégation mise en cause sont perçus comme 
accueillants mais on les sent mal à l’aise. On ressent 
que leur situation est inconfortable.

Nous avions beau nous croire assez bien informés, 
la projection nous a secoués. Et la qualité du silence 
qui a suivi valait plus que les applaudissements qui 
lui ont succédé.

Débat

Les anonymes du début ont pris corps et sont 
désormais bien identifiés.
Raymonde apparaît aussi spontanée que dans le 
film. Sa liberté de propos (« Il faut taper au porte-
monnaie ») se conjugue avec de l’ouverture et de 
la générosité, elle qui s’attendait à « leur rentrer 
dedans », aux frères de la congrégation. Elle y ajoute 
un rire expansif, comme une joie de vivre dont on 
vient à douter qu’elle l’ait jamais perdue.

L’évêque du diocèse condamne en termes vifs et 
sur un ton de révolte de l’esprit les agissements 
des abuseurs. Il explique les errements du petit 
séminaire à une époque où de nombreux jeunes y 
entraient sans vocation attestée ni vérifiée, tandis 
qu’aujourd’hui, les aspirants à la prêtrise seraient 



23

Directeur de publication :
Antoine Garapon

Association Reconnaissance et Réparation
226 rue du Faubourg 
Saint-Honoré - 75008 Paris

Association régie par la loi du 1er juillet 1901
Siren N° 905 201 893
https ://www.reconnaissancereparation.org/

des adultes formés qui se sentent véritablement 
appelés. Il fonde son action de prévention sur 
l’écoute et se dit vigilant à l’égard de prêtres qui 
se montrent trop affectueux avec les jeunes qu’ils 
côtoient. Pour lui le rapport de l’adulte à l’enfant 
doit toujours être un rapport de sujet à sujet ; il faut 
y veiller. Lorsqu’on lui demande si tous ses collègues 
réunis à Lourdes deux fois par an sont aussi actifs 
que lui, il concède que « tous n’ont peut-être pas 
la même ardeur ». Un euphémisme pour soeur 
Véronique, qui n’a pas sa langue dans sa poche et 
connaît ses évêques. Elle bluffe l’assistance par sa 
vivacité, son énergie et sa volonté de ne rien lâcher 
et de ne surtout pas tourner la page.

Les quelques membres de la congrégation émeuvent 
par leur présence. Ils font état de leur grande 
souffrance, ce qui peut paraître un peu déplacé. 
Pourtant on les croit : ils expient les fautes 
commises par d’autres qu’eux, mais qui sont leurs 
frères.

Quelle bonne idée d’avoir fait appel à ce 
pédopsychiatre spécialisé dans l’accueil des enfants 
potentiellement victimes d’abus sexuels, d’où 
qu’ils viennent ! Cette bouffée d’air frais permet de 

dépasser l’amer constat des vies gâchées par des 
décennies d’inaction et d’envisager les méthodes 
et moyens mis en oeuvre aujourd’hui pour venir en 
aide, en temps réel, aux enfants en difficulté.

À l’issue du débat nous éprouvons un sentiment 
de libération. Les victimes indemnisées - l’argent 
étant un symbole - ont changé de statut : désormais 
témoins, non seulement elles triomphent 
définitivement de frère Gabriel, mais elles vont 
pouvoir agir, en faveur d’autrui, dans la lutte 
contre les abus sexuels qui perdurent, à travers une 
association, l’AMPASEO (un passeport pour l’âme ?), 
à laquelle on s’empresse d’adhérer.

Un grand merci aux organisateurs de cette soirée !

Christian et Chantal

Si vous souhaitez vous désabonner de notre 
newsletter, cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°1, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°2, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°3, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°4, 
cliquez >>ici<<.


