
COMMISSION
RECONNAISSANCE 

& RÉPARATION
n°4

à vrai dire...

RECONNAÎTRE LA BLESSURE, 
RÉPARER LA PERSONNE 

LETTRE DE LA CRR N°4 

1ER TRIMESTRE 2024



Sommaire

Édito par Antoine Garapon 

 
Parole de congrégation : Frère Jean-Pascal Lombart,  

provincial de la Congrégation du Saint-Esprit

Entretien : Eric Fiat

Témoignage : Le Pape a reçu des ex-victimes de la Communauté des Frères 

de Saint-Gabriel, par Bernard Humeau 

Les chiffres clés de la CRR

Focus sur les personnes « majeures vulnérables » à la CRR

Libres propos : Silence et témoignage

Un mot après un temps de stage à la CRR : Elie Catien Coly,

membre de la Congrégation du Saint-Esprit 

Regards croisés : Une expérience au Chili, Valentine Bück, membre de la CRR

03

04

06

08

09

10

13

15

16

2



Édito
par Antoine Garapon,
Président de la CRR

Le temps est venu, après deux années de plein 
fonctionnement de la CRR, de dresser un bilan 
d’étape. Un bilan en trois volets qui aborderont 
chacun l’un des aspects de notre activité : la justice 
restaurative, la perception des victimes de notre 
action et l’utilisation du discours religieux dans la 
commission des violences sexuelles. C’est sur ce 
dernier point que je voudrais insister. 

Les commissaires ont relevé, dans les près de six 
cents situations traitées par eux, la récurrence 
avec laquelle les auteurs d’agressions sexuelles 
accompagnaient leurs exactions d’un discours 
spirituel ; dans le but évident de masquer la brutalité 
de l’acte derrière des justifications qui relèvent 
du sacré. C’est pourquoi la CRR a décidé de créer 
un groupe de travail spécifiquement en charge de 
comprendre cette manipulation perverse du sacré. 

Cette perversion constitue une interrogation pour 
les victimes pour lesquelles une telle confusion des 
genres porte au carré en quelque sorte leur propre 
confusion - « comment croire encore, explique l’une 
d’entre elles, à ce sacrement de la confession qui a été 
dévoyé ? Tout comme la Parole de Dieu dont il se servait 
pour me manipuler et me dominer ? » Ce travail répond 
également à une demande des instituts qui sont très 
troublés par une telle mobilisation du sacré à laquelle 
ils n’ont pas accès. S’ils connaissent les faits, ils n’en 
connaissent pas les détails, or c’est à ce niveau que se 
révèlent les perversions. Puisque la CRR y a accès, il 
lui est apparu qu’il était de son devoir d’exploiter ce 
sinistre matériau pour alimenter la réflexion de ses 
commanditaires. 

Comment est-il possible que des prêtres, censés 
annoncer le salut, inversent à ce point le sens de 
la bonne parole pour assouvir leurs pulsions ? « Le 
Père disait que ces gestes étaient le reflet de l'amour 
entre Marie et Jésus et du fruit de la chair totalement 
sanctifiée qui le permettait. » Inversion qui, lorsqu’elle 
est démasquée, confronte la victime à une terrible 
trahison : « L'Église m'a formé à la pornographie », dit 
par exemple une victime. Une fois passé le temps 
de la réparation, il est nécessaire de revenir sur 
ces témoignages pour analyser la triste créativité 
d’abuseurs qui, pervertissant les dogmes chrétiens, 
élaborent des « rideaux de fumée » pour faire croire à la 
pureté de leurs actes. 

3

Le sacré mobilisé par les abuseurs représente une 
large palette d’images chrétiennes perverties, qui ne 
se limitent d’ailleurs pas à un pseudo-apprentissage 
de la sainteté. Il est notamment frappant d’observer 
comment, surtout chez les victimes mineures, la 
manipulation des malédictions est plus efficace - dont 
les usages de la figure du Diable et de l’Enfer seront 
aussi à analyser. D’où l’effet proprement dramatique 
sur la vie des victimes qui, pour certaines d’entre 
elles, si elles ne croient plus à la rédemption et au 
paradis, sont cependant convaincues de l’existence 
de l’Enfer et de la place qui leur est réservée. Leur 
empêchement d’être est aussi lié à cette perversion 
du sacré chrétien qui continue de les hanter, 
rendant insoutenable la représentation de certains 
sacrements - jusqu’à l’habit même du clerc.
 
Le but de ce travail est de fournir à tous - aux 
supérieurs d’institut, responsables de formation, 
personnes ayant en charge la cartographie des risques 
au sein de l’Église - des éléments qualitatifs ( il n’y 
aurait aucun sens à prétendre à une quelconque 
analyse quantitative ) dans ce domaine si sensible. 
Gageons qu’il fera progresser la compréhension de la 
spécificité des abus sexuels dans l’Église catholique 
qui ne sont pas commis malgré le sacré mais par le 
sacré comme le rappelait un théologien à la CIASE. 
D’ailleurs, comme nous le faisait remarquer un 
père abbé d’un monastère cistercien, le sacré est-
il chrétien ? C’est la sainteté qui doit nous guider. 
Le fait est que le sacré est une grande question qui 
excède l’Église par son antériorité et par ce qu’ont 
pu en dire les philosophes et les anthropologues. 
C’est pourquoi nos recherches se reconnaissent dans 
cette phrase d’Émile Benveniste : « Par lui-même le 
sacré inspire des conduites ambivalentes, on le sait. La 
tradition religieuse n’a voulu retenir que le sacré divin et 
exclure le sacré maudit.[1] » 
 
 

[1] Benveniste É., Problèmes de linguistique générale, Paris, Gallimard, 

vol.2, 1974, p.255. 



4

Parole de congrégation
par Frère Jean-Pascal Lombart, provincial de la Congrégation du Saint-Esprit

Notre congrégation était en chapitre général quand 
a été rendu public le rapport de la CIASE : je l’ai 
lu immédiatement de A à Z. Deux mois plus tôt, 
j’avais été appelé pour être supérieur provincial, 
et j’avais accepté l’appel, en sachant qu’une partie 
de mon temps et de mon énergie serait mobilisée 
par l’accompagnement des personnes victimes. 
Quelques années auparavant, j’avais dû régler 
pratiquement seul, la situation de confrères mis 
en cause pour des situations de manquement aux 
vœux religieux, et avais été assez profondément 
déstabilisé. J’avais peur. Je l’ai partagé à mon conseil 
provincial, et nous avons réfléchi à la mise en place 
d’une cellule d’écoute et d’accompagnement, tout 
en nous appuyant sur les conseils du secrétariat 
général de la CORREF. En novembre 2021, la 
CORREF décide la mise en place de la CRR, et 
très rapidement des courriers de personnes 
victimes sont arrivés. Bien qu’ayant un confrère 
expérimenté nommé Délégué à la Protection des 
Mineurs ( "DPM" ), j’ai choisi de répondre très 
rapidement, le plus souvent de façon manuscrite, 
aux personnes victimes : je garde le souvenir de 
courriers envoyés la veille de Noël, et de réponses 
très rapides, indiquant qu’une relation entre nous 
et ces personnes était établie. J’ai alors demandé au 
DPM d’assurer la suite, ce qu’il a fait, en lien avec les 
cellules diocésaines avec lesquelles les rencontres 
étaient organisées. Ce n’est qu’en mai 2022 que j’ai 
vécu la première rencontre, organisée par la CRR, 
avec trois personnes victimes d’un même confrère. 
J’étais bouleversé, sans voix, la boule au ventre, à 
l’écoute des faits, des conséquences dévastatrices 
dans la vie des personnes, et c’est à peu près tout 
ce que j’ai réussi à leur dire à ce moment-là. Pour 
deux de ces personnes, l’accompagnement des 
commissaires a rapidement permis d’aboutir à une 
recommandation, et, avec mon Conseil, en dialogue 
avec ces personnes, j’ai pu rédiger une lettre de 
reconnaissance des violences subies, et une lettre 
de reconnaissance de responsabilité de notre 
congrégation pour le parcours de ce confrère auteur, 
et pour ce que ceux en responsabilité n’ont pas fait, 
au regard des informations dont ils disposaient. 
L’une des personnes victime m’a aidé à aller plus 
loin, à réfléchir au contenu de l’enseignement de 
l’Église et à la responsabilité des disciples de Jésus 
d’être en premier lieu attentifs aux petits et à ceux 
qui souffrent. Nous avons travaillé sur les moyens 
que nous avions la responsabilité de mettre en 
œuvre pour que d’autres enfants ne soient plus en 
danger dans nos lieux de vie et de ministère, et pour 
que nous, religieux, soyons davantage attentifs les 
uns aux autres, osant interroger quand des signaux 
faibles apparaissent. 

Cette personne victime a accepté, à ma demande, de 
prendre la parole devant l’ensemble des supérieurs 
de communauté réunis en session de rentrée 
en octobre 2022. Elle était accompagnée par les 
commissaires de la CRR. Elle a raconté son histoire 
douloureuse, avec dignité, et exprimé clairement 
ses interpellations. Les supérieurs à leur tour ont 
été profondément touchés, remués : entendre une 
personne victime d’un confrère n’est pas du tout la 
même chose que de lire un témoignage "extérieur", 
si fort soit-il. Avec son accord, le témoignage de 
la personne victime, ainsi que les deux courriers 
de reconnaissance et de responsabilité ont été 
communiqués aux communautés apostoliques avant 
la visite canonique annuelle, et ont fait l’objet d’un 
échange avec les confrères, pour expliquer, écouter 
les réactions, encourageantes ou distantes : cela 
nous ( mes deux assistants et moi, les confrères de 
chaque communauté ) a permis de "sentir" où en est 
la Province, où en sont les uns et les autres vis-à-
vis de la démarche de reconnaissance et réparation 
dans laquelle nous sommes engagés. 

J’ai été invité à participer au groupe de travail 
post-ciase sur "les bonnes pratiques suite à une 
révélation d’abus", avec d’autres supérieurs majeurs, 
une personne victime, un magistrat et un canoniste, 
cela a été un lieu de parole et de réflexion, de 
partage d’expérience et d’apprentissage. Etant au 
CA de la CORREF, j’avais aussi les échos des autres 
groupes de travail, et j’ai essayé d’en partager les 
orientations à mon conseil provincial : comment 
allons-nous prendre en compte les résolutions ? 

L’aspect plus difficile a été l’implication des 
communautés d’aînés dans notre démarche 
provinciale de reconnaissance et réparation, étant 
donné la présence parmi eux de quelques confrères 
mis en cause : les supérieurs de communauté 
d’aînés avaient besoin de réfléchir pour préserver 
la possibilité de vivre ensemble jusqu’au bout, tout 
en avançant dans un travail de vérité. Certains 
aînés sont heureux de l’engagement que nous avons 
pris vis-à-vis des personnes victimes, d’autres ne 
comprennent pas. Il peut aussi y avoir une difficulté 
à penser la responsabilité propre vis-à-vis de 
confrères auteurs qu’on a côtoyés. Récemment, 
nous avons décidé, pour la première fois, de publier 
en tête d’une notice nécrologique, le fait que le 
confrère avait fait l’objet d’une sanction du DDF 
( Dicastère pour la Doctrine de la Foi ). Les réactions 
ont été contrastées, certains l’ont mal vécu. Nous 
en avons reparlé en conseil provincial, conscients 
que notre conseil est engagé dans la réflexion et 
les démarches depuis deux ans, tandis que certains 



5

n’ont pas eu cette possibilité de mûrir une prise de 
conscience. Je crois qu’il s’agit d’un changement 
dans notre culture de congrégation - et plus 
largement dans l’Église - et qu’il faut du temps pour 
accueillir de nouvelles pratiques plus cohérentes 
avec les situations que nous rencontrons et les 
responsabilités dont nous prenons conscience. Et 
tous n’arriveront peut-être pas à faire le pas. 

Pour deux personnes victimes s’étant adressées 
à nous, nous avions une incertitude sur l’identité 
des auteurs, ou sur l’authenticité du témoignage. 
Nous avons dû faire davantage de recherches 
archivistiques, et dans un cas une confrontation 
à des photos, pour réduire la marge d’incertitude 
quant à l’appartenance des auteurs à la 
congrégation. J’avais le sentiment de devoir soulever 
et résoudre les questions, de façon à pouvoir 
justifier devant mes confrères que je ne "bradais" 
pas la responsabilité de la congrégation, faute de 
quoi je risquais de perdre le soutien obtenu par la 
rigueur et le sérieux de notre engagement jusque-là. 
En effet, je pressentais le risque de la lassitude et du 
désengagement, et devais assurer la poursuite du 
passage vers quelque chose de nouveau, sans retour 
en arrière. 

En octobre 2023, nous avons à nouveau accueilli 
une personne victime pour qu’elle s’adresse à 
l’ensemble des supérieurs de communauté lors 
de leur session de rentrée. Nous avons commencé 
par une lecture solennelle, tous debout avec lui, 
de la lettre de reconnaissance de responsabilité. 
Puis il a pris le temps de nous dire ce qu’il avait 
mûri depuis plusieurs années : sur le relâchement 
dans les relations communautaires qu’il avait 
constaté dans l’école où se sont passés les faits, sur 
l’absence de formation des religieux sur la sexualité 
masculine et sur l’accompagnement dont chacun 
peut avoir besoin. A nouveau, son interpellation, 
respectueuse mais "cash", a été bien reçue par mes 
confrères, et nous encourage à aller de l’avant pour 
être davantage fidèles aux engagements pris et au 
soutien mutuel dans la vie religieuse. 

Dans les grands dossiers pour notre prochain 
chapitre, nous avons inclus une analyse des 
risques et la mise en place d’un outil de suivi. Nous 
sommes également en processus de réécriture de 
nos orientations pour la protection des mineurs 
et personnes vulnérables, de façon à pouvoir les 
soumettre à l’adoption des capitulants, avec des 
aspects nouveaux tels que : Que communiquons-
nous en interne et en externe ? Comment 
sera accompagné un confrère devant faire 
l’objet de mesures conservatoires ? De quelle 
manière évaluons-nous régulièrement, avec nos 
collaborateurs, notre attention à la protection des 
personnes vulnérables ? Tout cela est orienté vers 
une plus grande profondeur de notre engagement 
personnel et communautaire dans la vie religieuse, 
et vers la restauration d’un cadre de confiance 
pour nous permettre d’accueillir les personnes qui 
souhaitent être écoutées pour leur discernement, 

sur leurs épreuves, pour grandir dans leur relation 
avec le Seigneur. Sans confiance, cette ouverture est 
impossible, nous ne pouvons plus accomplir notre 
mission. 

À l’issue de son parcours avec la CRR, une autre 
personne ( "M" ), victime dans le cadre familial, a 
demandé un temps de prière avec le provincial, 
et m’a sollicité pour célébrer une messe avec ses 
parents, ses frères et sœurs. J’étais très hésitant, 
craignant une approche instrumentale ou 
irresponsable de la liturgie. Elle m’a convaincu, 
disant vouloir célébrer une messe d’action de grâce 
pour son chemin de vie, pour le don de la foi reçu 
de ses parents, alors même qu’ils n’avaient pas su 
la protéger de l’auteur, et avec ses frères et sœurs 
ayant sans doute divers sentiments vis-à-vis des 
violences subies par leur sœur. J’ai associé M et ma 
communauté à la préparation de cette célébration, 
pour exprimer, de la part de notre congrégation : « Si 
donc tu présentes ton offrande à l’autel, et que là 
tu te souviennes que ton frère ( ta sœur ) a quelque 
chose contre toi, laisse là ton offrande devant 
l’autel, et va d’abord te réconcilier avec ton frère 
( ta sœur ) ; puis, viens présenter ton offrande.» ( Mt 
5,23-24 ) Quelques fidèles laïcs et des religieuses 
du voisinage étaient là également. Nous avons 
médité l’évangile des disciples d’Emmaüs. M a 
allumé un cierge au Cierge pascal, puis ceux qui 
voulaient exprimer cette demande de pardon ont 
pu prendre un lumignon et demander à M de leur 
donner la lumière du Christ ressuscité, avant de la 
poser devant l’autel. L’ensemble de la célébration, 
poursuivie par un repas avec la communauté, nous 
a beaucoup touchés : M nous donnait l’occasion 
d’exprimer notre propre action de grâce pour le 
travail de vérité et de réparation que sa parole, et 
celle des autres personnes victimes, permettaient à 
notre congrégation. 

L’engagement, tant des commissaires de la CRR, que 
celui, combien plus coûteux, des personnes victimes, 
soutient mon propre engagement de responsable 
provincial pour que nos maisons et nous-mêmes 
soyons capables d’accueillir et d’accompagner tous 
ceux et celles que nous rencontrons. Ensemble 
avec les autres congrégations religieuses, nous 
repensons le cadre de notre vie religieuse, de notre 
exercice du ministère, de notre gouvernance, pour 
prendre en compte nos fragilités, pour nous faire 
aider à chaque fois que cela est nécessaire, ne pas 
rester seuls, et ne pas nous taire quand nous voyons 
ou soupçonnons des conduites, gestes ou paroles 
inappropriés. Acceptant d’examiner les plaies de 
notre corps, et d’assumer les blessures que certains 
membres de notre corps ont provoqué à d’autres, 
nous nous reconnaissons corps non seulement 
fragile, mais aussi vulnérable - pouvant être affectés 
par les blessures d’autrui. Notre corps a besoin 
d’être soigné, pour devenir davantage capable d’être 
attentifs à toute fragilité en nous et autour de nous. 
Ceux et celles qui viennent à nous, pour demander 
compte de leurs blessures, nous rendent à notre 
raison d’être. 



6

Entretien
avec Eric Fiat, 
Professeur à l'université Gustave-Eiffel Paris-est. Il y est responsable d'un Mas-
ter de philosophie, parcours éthique médicale et hospitalière appliquée proposé 
en formation continue aux professionnels du soin. 
Dernier livre paru : Ode à la fatigue, Ed. de l'Observatoire.  
Il est interrogé par Arnaud Broustet.

Quel est votre regard de philosophe et de spécialiste 
des questions d’éthique sur la démarche de « justice 
restaurative » de la CRR ? Sur cette Justice de 
« l’intime » comme l’exprime Antoine Garapon. 
En quoi est-ce un enjeu pour les victimes d’être 
restaurées dans leur être mais aussi pour les 
institutions et pour la société ?

Un regard que j’aimerais à la fois doux et vigilant. 
Doux, parce que je ne doute pas que la rencontre 
des victimes et des bourreaux sous le regard de la 
communauté - qui joue en quelque chose le rôle 
du chœur antique - ne puisse être l’occasion d’une 
salutaire purgation (  catharsis ) des « passions 
tristes » dont parlait Spinoza ( haine, colère, peur, 
honte, etc. ). 

Au plus fort de leurs querelles, les héros tragiques 
s’accusent mutuellement de folie. Ce à quoi le chœur 
objecte : « Celui qui s’imagine être seul sensé, ouvre-
le : tu ne trouveras en lui que du vide. » A la violence 
des deux discours obstinés, le chœur oppose les 
lentes médiations de la délibération et invite chacun 
à creuser sa propre intériorité afin que redevienne 
possible cet échange de paroles vraies dont le crime 
avait sonné le glas. Parce que ce creusement de 
soi, contemporain d’un acheminement vers une 
parole un peu vérace n’est pas le premier but de la 
justice pénale, je ne peux que célébrer que la justice 
restauratrice vienne en quelque chose la compléter. A 
l’instar du théâtre tragique, cette justice permet que 
s’éprouvent le chagrin et la pitié, sentiments que la 
justice pénale doit tenir en respect pour jouer le rôle 
qui est le sien. En ceci la justice restauratrice mérite 
admiration et longue gratitude, justice qui porte bien 
son nom puisque pouvant permettre que victimes 
mais peut-être aussi bourreaux se sentent « restaurés 
dans leur être » comme vous dites très bien. 

Mais ce regard doux doit être surveillé d’un vigilant, 
afin que la restauratrice ne se substitue pas à la 
pénale. Il y a en effet une ritualité dans le procès 
pénal qui fait que la parole n’y circule que selon 
des règles rigoureuses afin que les passions dont 
je parlais plus haut ne saturent pas l’espace. Cette 
rigueur, certes, est souvent frustrante. Mais il est 
des frustrations nécessaires pour qu’advienne le 
sujet de droit, pour que soient tenues en respect, 

par exemple « la haine et la crainte ». Rappelons 
enfin que contrairement à ce qu’avait dit un ancien 
président de notre République, la justice n’est 
aucunement là pour prendre le parti de la victime : 
elle est simplement là pour dire les faits, pour dire 
s’il y eut ou non crime, et s’il y eut crime, pour le 
qualifier. Inspirée par une logique d’équivalence, 
elle veut que l’échelle des peines soit proportionnée 
à celle des délits. Aussi vit-elle elle dans la sphère 
prosaïque du donnant-donnant et non dans la 
sphère poétique du don. Mais cette prose est 
nécessaire pour que le droit soit le droit et joue dans 
la société le rôle qui doit être le sien. Qu’il n’ait pu 
réparer toutes les blessures que le crime a faites est 
courant, rendant mieux que bienvenu : nécessaire 
parfois qu’une autre justice tente de le faire, par la 
création ( poïesis ) d’un autre espace de parole où 
celle-ci est donnée différemment qu’au tribunal. 
Complémentarité, donc, des deux justices. Parce que 
selon l’adage bien connu le Droit est nécessaire mais 
pas suffisant. Parce que la restauration du Droit ne 
suffit pas toujours à restaurer les cœurs.

En termes de prévention peut-on, voire doit-on, 
aborder aussi la question des abus sexuels au sein 
d’institutions - familles, école, monde du sport, 
institutions religieuses - dans une perspective 
éthique ? 

Une perspective éthique et philosophique peut-
elle aider à cette prévention ? Son aide ne peut être 
qu’indirecte. Mais enseigner l’analyse platonicienne 
du désir peut n’être pas inutile. Dans le Phèdre, 
Platon enseigne que la rencontre de la beauté 
transforme l’âme en un attelage tiré par deux 
chevaux : l’un, mauvais, veut bondir sur la belle 
apparition, l’autre bon, fait recul. Leur différence 
vient de ce que celui-ci est plein d’aïdos ( pudeur, 
vertu de retenue ), l’autre en manquant tout à fait. 
Aussi le cocher doit-il choisir ! Et il sera bon cocher 
s’il retient le mauvais cheval, faisant violence à sa 
violence. Ainsi permettra-t-il que le désir suscité par 
la beauté demeure un désir et ne se transforme pas 
en pulsion. Car la pulsion ne supporte pas l’attente, 
le délai, la frustration, quand le désir peut s’en 
enchanter. Le désir est « l’attente de ce qui n’attend 
pas », disait mon Maître Derrida. 



7

Nombre de crimes et d’abus sexuels en Église ont 
pu trouver leur source dans la confusion ou le 
dévoiement entre l’autorité et le pouvoir. Comment 
bien entendre la distinction entre ces deux notions ?

Les Latins distinguaient entre deux maîtres : le 
dominus et le magister. Le premier exerce sa 
potestas sur un servus qu’il humilie ; le second 
son auctoritas sur son discipulus qu’il grandit. 
« Autorité » vint du verbe augere qui veut dire 
« augmenter ». Mais l’autorité n’est légitime que si 
elle n’élève pas que celui qui l’exerce mais d’abord 
celui sur qui il l’exerce. Reconnaître que mon maître 
de violoncelle m’est supérieur dans le maniement de 
l’archet ne me fait rien perdre de ma dignité puisque 
je ne me soumets à mon maître que dans l’exacte 
mesure où il s’est lui-même soumis aux règles de 
l’art du violoncelle. Le magister représente quelque 
chose qui est au-dessus de lui et qu’il doit servir : un 
art, une institution, la musique de Bach dans un cas, 
la parole du Seigneur dans l’autre.
Evidemment, tout se gâte quand le magister se 
conduit comme un dominus, se servant de son 
autorité comme moyen d’exercer un pouvoir. Il est 
vrai que cette dérive est souvent tentante et a lieu 
trop souvent. Mais il ne l’est pas que toute relation 
d’autorité cache un rapport de pouvoir.

La question du secret - secret de la confession, 
secret des consciences…- et la question de la 
confiance sont souvent au cœur des relations dans 
les congrégations et institutions religieuses. Quelle 
juste place donner, d’un point de vue éthique, à ces 
notions pour éviter certains abus ?

La confiance, comme le secret, sont de belles valeurs 
dont cependant le dévoiement est toujours chose 
possible. Ainsi dans le domaine médical est-il beau 
que la rencontre soigné/soignant soit celle d’une 
confiance et d’une conscience. Le premier confie 
son corps au second, qui pour être digne de cette 
confiance doit avoir une conscience. Accorder sa 
confiance à quelqu’un, c’est voir en lui ce qu’il y a 
de meilleur, l’inviter au dévouement qui renforce 
la confiance en un cercle vertueux. Alors que 
la méfiance invite à la retenue qui renforce la 
méfiance en un cercle vicieux. Le problème est 
que de la confiance il peut toujours y avoir abus ! 
Seuls d’ailleurs ceux à qui j’ai accordé ma confiance 
peuvent me trahir et décevoir ! Jean-Marie Le 
Pen ne m’a jamais déçu… La confiance ne saurait 
être aveugle et se donner sans raisons. Mais elle 
va toujours au-delà des raisons qui la motivent, 
comportant une dimension de pari : oui, l’autre 
peut me tromper et trahir. Mais je fais le pari que sa 
conscience l’en empêchera. Quel drame qu’elle ne le 
fasse pas toujours !

Et de même le secret médical comme celui de la 
confession sont belles choses, parce que l’intériorité 
humaine se constitue à partir du secret et qu’il y 
a un droit au secret. Pour que cependant le secret 
ne dégénère pas en tabou il faut à l’Homme des 
lieux secrets où son secret puisse se dire : le cabinet 

médical, celui du psychanalyste, l’alcôve, l’oreille de 
l’ami - et le confessionnal. Mais quel drame quand 
l’interdit de la divulgation se fait le complice du 
crime ! 

L’éthique est un bien qui se cherche - quand la 
morale prétend l’avoir trouvé. A tâtons, faisons en 
sorte que de ces belles choses que sont le Droit, 
l’autorité, la confiance, le secret il n’y ait pas 
mésusage blessant terriblement le pauvre cœur 
humain.



8

Témoignage
Le Pape a reçu des ex-victimes de la Communauté des Frères de Saint-Gabriel 
en novembre 2023.
Par Bernard Humeau. 

Bernard Humeau a fait partie du groupe reçu par 
le Pape en novembre dernier. Bernard Humeau 
a été agressé par un frère de St Gabriel, à l'école 
primaire de Beaupréau ( 49 ). Il a été accompagné 
par la CRR et a reçu une réparation de la part de la 
congrégation.

Cette semaine à Rome a été d'une qualité 
relationnelle exceptionnelle. Je ne me sens pas 
victime isolée mais vraiment intégré aux groupes 
de Loctudy et d'Issé. Entre les visites de la ville et 
de monuments, il y a de vrais temps d'échanges, 
aussi bien avec mes collègues victimes qu'avec 
les Frères, et aussi avec Mathieu et Corinne. Les 
Frères m'ont fait découvrir leur vie spirituelle et 
leur détachement matériel personnel. Ils semblent 
posséder une liberté inconnue chez les laïcs 
attachés aux contingences matérielles et liés à des 
responsabilités familiales bien réelles. Ils ont un 
côté philosophe et détaché que nous pouvons leur 
envier. Maintenant, je comprends mieux leur sens 
de la vie spirituelle pratiquée comme intime repère 
et comme soutien personnel. La visite guidée de 
la basilique Saint-Pierre de Rome avec une guide 
chevronnée nous donne bien la mesure des choses. 
Tout y est grandiose sans donner un sentiment de 
démesure. Et quand on entre dans les détails, on 
imagine l'immensité du temps et des commentaires 
nécessaires à la découverte de ce que représente cet 
édifice. On peut difficilement imaginer la puissance 
d'une foi qui engendre de telles réalisations. Le 
musée du Vatican avec à la fin la chapelle Sixtine 
relève de la même richesse et perfection artistique 

impressionnantes. On y fait une vraie lecture de 
l'histoire religieuse et au-delà. 

La rencontre avec la « Commission pontificale pour 
la protection de l'enfance » a été très chaleureuse 
à l'accueil puis ensuite, d'écoute sincère face 
à nos propos de victimes et notre demande de 
reconnaissance de la toute jeune association 
Ampaseo[1]. Avec un objectif commun entre 
nous, celui de protéger les enfants, nos actions 
doivent forcément se rencontrer. Après une bonne 
présentation de notre président Marcel Tenailleau, 
la commission a semblé être intéressée par notre 
démarche. A un questionnement de leur part sur 
ce que peut vivre un enfant abusé, je me sens 
obligé de répondre pour les informer. Alors là, 
instinctivement, je demande la parole pour leur 
raconter brièvement ma première expérience 
d'enfant violé. Espérons que cette intervention 
impromptue les aura suffisamment touchés pour 
avoir une utilité. Notre présence auprès du Pape 
relève de l'incroyable. Tout se fait dans la simplicité, 
la sincérité. C'est un vrai moment d'humanité, 
comme entre un bon grand-père et ses enfants dirait 
Jean-Pierre Fourny. Cet homme approché de très 
près représente la bonté même. Il semble en parfaite 

[1]AMPASEO (Association pour la Mémoire et la Prévention des 

Abus Sexuels dans l’Eglise catholique de l’Ouest). Pour continuer 

à agir, une équipe d’adultes concernés dans leur enfance par des 

abus sexuels exercés par des prêtres, laïcs ou religieux de l’église 

catholique de l’Ouest vient de se constituer en association.



Chiffres clés 
de la CRR
Au 31 décembre 2023

832 
Nombre de saisines

550 
Nombre de saisines closes

174
Nombre de demandes en cours 
d’instruction

343
Recommandations émises

12M
Montant total des recommandations 
émises

35 000€
Montant moyen des recommandations

228
Protocoles signés

11
Demandes de réexamen

9

adéquation avec notre situation. Il nous a dit avec 
le cœur ce qu'il savait et ce qu'il voulait face à la 
pédocriminalité. En disant cela, il avait vraiment 
l'air sensible et sincère. A la fin, il nous demande 
pardon au nom de l’Église. Saint Père peut-être, 
Bienveillant Père oui sans aucun doute. 

La rencontre avec l'ambassadrice de France, elle 
aussi chaleureuse, est l'occasion de présenter 
nos actions, nos projets avec notre besoin de 
reconnaissance et de soutien pour notre association 
Ampaseo. Visiblement, elle connaît le sujet et 
semble bien prête à nous soutenir. Suite à notre 
demande de rencontrer le président Macron, 
après une présentation à l'Assemblée nationale, 
l'ambassadrice nous oriente, dans un premier temps, 
vers le ministère de l'Intérieur et des Cultes. 

L'accueil sans réserve des Frères de Saint-Gabriel 
dans leurs locaux mêmes a contribué grandement à 
la réussite relationnelle et matérielle de ce voyage 
à Rome. Nos échanges avec leur conseil général ont 
répondu, en bonne partie, à nos questions sur le 
passé et nos attentes concernant l'avenir. Puissent 
les autres congrégations, et aussi les diocèses 
concernés par la pédocriminalité dans l'Eglise, 
s'inspirer de cette démarche de reconnaissance 
véritable et sincère face aux victimes dont les Frères 
de Saint-Gabriel resteront les pionniers. Merci à 
cette bonne volonté. 

Ce voyage à Rome a été, pour moi, une agréable 
parenthèse, un moment de découverte, notamment 
avec nos accompagnants religieux ou non, et enfin, 
l'occasion d'actions concrètes pour Ampaseo et 
aussi pour moi-même. A l'image de nos rencontres 
romaines, nous avons vécu une vraie semaine de 
simplicité, sincérité et réelle humanité. Puisse 
tout cela servir à la réparation, tant faire se peut, 
des corps et des coeurs brisés par l'histoire dans le 
passé et à l'action pour la protection de l'enfance 
dans l'avenir. Ce qui est la noble cause de notre 
association Ampaseo. 



Chiffres clés 
de la CRR
Au 31 décembre 2023

 Profil des personnes victimes 
qui saisissent la CRR

90% 
des personnes victimes ont plus 
de 50 ans

87% 
des agressions ont été commises entre 
1950 et 1980

80% 	
des victimes étaient mineures au moment 
des faits

• 65% hommes et 35% femmes

• 55% des victimes avaient moins de 
12 ans

• 55% des faits ont eu lieu dans des 
écoles

20% 	
des victimes étaient majeures dites 
« vulnérables » au moment des faits

• 74% de femmes et 26% 
d’hommes

Personnes mises en cause 

 
Les personnes mises en cause sont à 

99% des hommes

80% décédées

Les personnes qui ont été victimes d’abus sexuel 
commis par un religieux alors qu’elles étaient 
majeures peuvent contacter la CRR dès lors que ces 
personnes étaient, au moment des faits, dans une 
situation de vulnérabilité[2].

Dans la continuité du rapport de la CIASE, la CRR a pu 
constater la grande diversité des situations[3].

Profil des victimes
 
La plupart des personnes étaient jeunes, entre 20-
30 ans, majoritairement des femmes. Elles ont été 
agressées par des hommes souvent beaucoup plus 
âgés. Dans plus d’une vingtaine de situations, la 
différence d’âge était d’au moins 20, 30 et parfois plus 
de 40 ans entre le religieux et la victime.

La période

La plupart des abus ont eu lieu dans les années 1980 et 
1990.

Les gestes

Les actes dénoncés sont variés, allant du voyeurisme, 
de l’exhibitionnisme, des attouchements de toute 
nature, aux frottements, massages, agressions, 
jusqu’aux viols ( 18 cas sur 67 ).

Comme l’avait déjà relevé la CIASE, le caractère répété 
de gestes a priori anodins, comme un baiser, une 
caresse, une accolade, un geste de tendresse, certains 
propos, constitue en réalité une violence symbolique 
forte pour les personnes s’engageant dans la chasteté, 

Focus sur les 
personnes 
« majeures 
vulnérables[1] » 
à la CRR

10

[1] Bilan fait uniquement à partir des 67 situations dont l’accompa-

gnement était terminé au 4 janvier 2024.

[2] À ce jour la mission de l’INIRR est limitée aux victimes mineures 

ou jeunes majeurs ( moins de 21 ans au moment des faits ) d’abus 

commis par des prêtres.

[3] Cette présentation reprend d’ailleurs de nombreux propos écrits 

dans le rapport de la CIASE.



11

le célibat, ou pour les personnes ayant placé toute leur 
confiance dans le religieux. 

Le profil de l’agresseur

La CRR retient les situations où l’agresseur abuse de 
son autorité spirituelle et d’une relation asymétrique.

En effet, l’agresseur est l’accompagnateur spirituel, 
le confesseur, le prêtre fondateur d’une communauté, 
l’animateur d’une retraite ou d’une formation, 
le maître des novices, le prieur de l’abbaye, le 
responsable de la communauté, le responsable 
international, le guérisseur.

C’est aussi une personnalité charismatique, séductrice, 
« beau-parleur », ayant une aura et un dynamisme 
notamment auprès des jeunes ou des proches de la 
communauté. 

D’ailleurs, très souvent, plusieurs personnes ont 
dénoncé le même agresseur ( jusqu’à 11 victimes qui 
ont contacté la CRR dénonçant les mêmes agissements 
à leur encontre ).

Au total, 31 communautés religieuses et associations 
de fidèles sont concernées par les situations suivies 
par la CRR, dont 6 communautés dites nouvelles. Pour 
la moitié d’entre elles, ce sont les seules situations 
d’abus connues par la CRR ( pas d’abus de mineurs ).

Les situations de vulnérabilité

Comme la CIASE, la CRR retient une acception large 
de l’état de vulnérabilité. 

Rares sont les situations de vulnérabilité personnelle 
( liée à un handicap ). La majeure partie des cas reflète 
une diversité de situations asymétriques ou de relation 
d’emprise paralysant la liberté de conscience de la 
personne.

Situation de détresse 

Dans les cas les plus fréquents, la personne victime se 
trouve dans une situation de détresse, de solitude, de 
dépression, en raison de difficultés personnelles ( perte 
du père biologique pendant la jeunesse  ; abus dans la 
jeunesse ; difficultés familiales, conjugales, sociales ; 
mal être ; difficultés avec son corps et son orientation 
sexuelle  ; rupture sentimentale ; échec à un examen ; 
personne venant de quitter une communauté ) et 
recherche dans le religieux qui s’intéresse à elle 
un confident, de la compréhension, du soutien, des 
conseils, une guérison.

Dans de nombreux cas également, la jeune personne 
était en recherche de vocation religieuse, en période 
de discernement.

Emprise personnelle

La CRR constate, comme la CIASE, une prise de 
pouvoir progressive, l’agresseur commençant par 
développer une relation étroite avec la personne, lui 
donnant l’illusion d’une relation privilégiée, ayant 
des gestes prévenants et des propos flatteurs, offrant 
des cadeaux ou lui apportant un réconfort moral, se 
posant parfois en père de substitution, en ami ou en 
guérisseur. Il isole progressivement la personne et 
peut alterner marques d’affection et d’indifférence. 
Cette situation empêche ainsi la personne victime 
d’identifier les abus. 

En outre, le charisme de l’agresseur auprès de la 
personne et de la communauté rend toute mise en 
doute de sa conduite impossible à penser. 

L’emprise personnelle se manifeste par son intrusion 
dans la vie privée et familiale de la personne parfois 
tôt, dès la jeunesse ( école ; camps ; religieux proche de 
la famille - phénomène du grooming ), et se prolonge 
plus tard, par exemple en la mariant, en baptisant ses 
enfants, ou en l’incitant à entrer dans la vie religieuse. 
En outre, les questions intrusives sur la vie privée, 
sexuelle et affective qu’il se pose, lors de la confession 
ou de l’accompagnement spirituel, constituent aussi 
pour des personnes une forme de violence. 

Certains agresseurs justifient les abus en utilisant le 
sacré ou le langage thérapeutique. Ils créent aussi une 
confusion des rôles en se présentant comme le Père, 
l’époux, Jésus, le thérapeute. 

Emprise communautaire

Le fonctionnement de certaines communautés 
religieuses ou associations de fidèles constitue un 
cadre favorable aux abus de toute nature : abus 
spirituels, de pouvoir, d’autorité. Cela est renforcé par 
la radicalité de certaines d’entre-elles, le recrutement 
massif et rapide, sans discernement de membres.

Un certain nombre d’abus ont été commis dans des 
communautés où sont dénoncées une emprise et des 
dérives sectaires. Parfois, ces abus sont commis par 
le ou les fondateurs de la communauté, ou avec leur 
approbation. Lorsque la personne prend conscience 
des abus, elle a peur d’être découverte et de ne pas 
être soutenue  par les membres de la communauté. 

Le retentissement des abus sexuels dans la vie de ces 
personnes sera d’autant plus important que ces abus 
ont été commis dans un contexte d’emprise de longue 
durée.

Retentissement dans la vie

Outre les impacts dans leur vie personnelle, sociale, 
affective, les victimes expriment un fort sentiment de 
honte, de culpabilité, et de colère.
Par ailleurs, certaines femmes ont été contraintes 



12

d’avorter ou se sont retrouvées seules à élever un 
enfant.

Mais, c’est surtout la vie spirituelle de la personne qui 
a été atteinte. En particulier, la vocation religieuse des 
jeunes victimes a été perturbée. Nombreuses sont les 
personnes qui ont été contraintes de renoncer à une 
vie consacrée.

Des femmes religieuses témoignent de l’absence de 
soutien de leur supérieure et de leur mise à l’écart. 
Certaines ont alors demandé une exclaustration, 
ont changé de communauté ou ont renoncé à la vie 
religieuse au bout de plusieurs années. La reprise d’une 
vie sociale autonome est souvent longue et difficile.

Pour toutes ces personnes engagées dans une vie 
communautaire, elles ne trouvent désormais plus de 
place dans l’Eglise.

Spécificités du chemin de réparation

L’accompagnement de ces personnes par la CRR est 
souvent long.

En effet, il est nécessaire de caractériser la 
nature sexuelle des abus ainsi que la situation de 
vulnérabilité. Et, quand la personne mise en cause 
est encore vivante, et encore dans la communauté, le 
responsable peut vouloir recueillir ses observations, 
envisager une enquête ou attendre les résultats 
d’une enquête, prendre des mesures préventives ou 
des sanctions. D’ailleurs, l’accompagnement de 18 
personnes a été suspendu car une enquête judiciaire 
est en cours.

En outre, lorsqu’une personne a été pendant très 
longtemps sous emprise, elle a besoin de temps pour 
nommer les abus, pour reprendre confiance en elle et 
aux autres, et pour se reconstruire.

Par ailleurs, la réparation envisagée reste limitée 
notamment pour les personnes vivant ou ayant 
vécu en communauté, car il y a lieu de distinguer 
les souffrances qui relèvent de l’abus sexuel des 
préjudices résultant d’autres abus spirituel ou de 
pouvoir, qui n’entrent pas dans la mission de la CRR. 
La CRR ne peut pas non plus être le médiateur sur 
toutes les questions d’accompagnement à la sortie de 
la vie religieuse, de cotisations sociales, de relations 
conflictuelles avec la communauté.

A cet égard, le montant moyen de la réparation 
financière est de 24.425 euros ( contre 35.000 euros 
environ pour toutes les situations examinées par la 
CRR ). Si on enlève les cas de viols, il est de 16.450 euros 
( sachant que le plafond de la CRR est de 60.000 euros ).

Enfin, certaines victimes étaient des lanceurs d’alerte, 
pendant très longtemps peu soutenues, jusqu’à ce 
qu’une enquête indépendante ou leur démarche 
auprès de la CRR viennent enfin conforter leurs 
propos.

Situations non retenues

La CRR a considéré que la situation de 5 personnes 
n’entrait pas dans sa mission, les abus n’étant pas 
de nature sexuelle, ou les relations n’étant pas 
asymétriques mais entre adultes consentants. La 
commission peut entendre la souffrance d’« une 
trahison » ou d’un « abandon », mais il ne lui revient 
pas de se substituer à une instance canonique à l’égard 
des religieux qui n’ont pas respecté leurs vœux de 
chasteté. 

Chiffres ( à partir des situations 
accompagnées par la CRR et terminées 
au 4 janvier 2024 )

67 personnes ont été reconnues comme ayant 
été victimes majeures vulnérables au moment 
des faits: 13 hommes et 54 femmes.

Les mis en cause sont uniquement des hommes. 

31 communautés religieuses et associations 
de fidèles sont concernées par les situations 
suivies par la CRR, dont 6 communautés 
nouvelles. Pour la moitié d’entre elles, ce sont les 
seules situations d’abus connues par la CRR ( pas 
d’abus de mineurs ).

Dans 5 communautés, le même agresseur a été 
dénoncé par plusieurs personnes ( minimum  
2 victimes du même agresseur ; maximum 11 
victimes du même agresseur ).

La tranche d’âge la plus concernée au moment des 
faits est celle des 22-30 ans : 
• 18-21 ans : 20% des cas 
• 22-30 ans : 40% des cas 
• 30-40 ans : 20% des cas 
• Plus de 40 : 20% des cas

La période la plus dénoncée de commission des 
faits sont les années 1980 et 1990 :
• Années 50 : 1%           • Années 60 : 1% 
• Années 70 : 14%         • Années 80 : 25% 
• Années 90 : 38%         • Années 2000: 13% 
• Années 2010 : 8%

Le montant moyen de la réparation financière est 
de 24.425 euros. Si on enlève les cas de viols, il est 
de 16.450 euros ( sachant que le plafond de la CRR 
est de 60.000 euros )

Dans au moins cinq situations, la CRR n’a pas 
retenu la situation de vulnérabilité de la personne, 
femme en l’occurrence.

18 situations ont été suspendues car une enquête 
judiciaire est en cours



13

Libres propos
Silence et témoignage, la vulnérabilité que nous avons en commun
par Jean

Pourquoi, ayant subi il y a 45 ans, à l’âge où je 
devenais majeur, une agression sexuelle de la part d’un 
religieux, n’ai-je pas effectué de démarche de demande 
de réparation « officielle » ?
Répondre à cette question comme j’ai essayé de le faire 
dans le texte ci-dessous m’a amené à aborder trois 
registres. Ce « parcours » esquisse une réponse sans 
la rendre pleinement explicite. Invité à formuler cette 
réponse, j’ai tenté de « sortir du bois » en redoublant 
de réflexion, par une « conclusion » en italique, dont on 
percevra, je l’espère, qu’elle reste pour partie ouverte.

1. Les faits sont imprimés dans ma mémoire, mais je 
peine à les inscrire dans une chronologie précise. 
Milieu des années 70. La sœur ainée de ma mère 
est prieure dans un monastère. J’y séjourne avant 
de passer mon BEPC et assiste souvent aux offices. 
J’y retourne durant mes années de lycée, peut-être 
deux, trois fois l’an. Lors de ma terminale, c’est à 
l’hôtellerie de l’abbaye des hommes, à 2-3 km de 
là, que je suis invité à séjourner. Le père abbé est 
habité d’une très haute spiritualité toute intérieure ; 
le rituel liturgique contribue à la faire irradier. A la 
fin de l’été, je souhaite être confirmé. Il m’est donné 
de rencontrer le père abbé. Il me reçoit dans son 
bureau, il m’impressionne tant par sa parole que par 
son écoute, il m’amène ainsi à lire Levinas plutôt 
que Heidegger. 

Je suis alors logé dans une aile du bâtiment des 
moines. Un après-midi, le frère X frappe à ma porte. 
Peu après, il m’enlace, m’étreint, me presse de son 
désir physique contre le mur près de la porte, sans 
un mot. Que puis-je faire ? Cela dure peut-être une 
minute, il s’écarte, ouvre la porte, s’en va. Il m’était 
déjà arrivé, une fois, lorsque j’avais 13-14 ans, d’être 
embrassé par un jeune homme dans l’ascenseur 
au moment où il en sortait, un étage avant celui 
où j’habitais. Je l’avais alors fortement repoussé. Il 
avait pris la fuite. Mais là, je suis interloqué, muet. 
Entre l’abbé, homme de Dieu, et ce frère, homme de 
désir sexuel, quelle tension ! et quels non-dits ?! Je 
ne reviendrai alors plus séjourner à l’abbaye. 
Quelques mois après ( ? ), je revois ma tante et 
évoque à mots couverts - je ne saurai dire comment 
- ce comportement et le trouble qui s’en est 
suivi. Elle me fait comprendre qu’elle comprend. 
Rétrospectivement, je pense avoir alors senti que 
cela touchait à ces réalités humaines qui, laissées 
sous silence, mettent la vie d’une communauté 
monastique à l’épreuve - une épreuve que la 
communauté s’efforçait par la prière, la foi, la grâce, 
de transcender. Il me semble - mais je n’en suis pas 
certain - avoir également évoqué à mots couverts cet 

incident à mes parents ( chez lesquels je ne logeais 
plus ) et qui, bien qu’ouverts et « modernes », n’ont 
pas non plus cherché à en savoir plus… 

2. Cette expérience a jeté en moi un trouble assez 
violent, elle a porté atteinte à l’idée sans doute 
naïve que je pouvais alors avoir de la vie religieuse, 
elle m’y a fait entrevoir les deux faces les plus 
opposées du silence, la coexistence, l’intrication 
clivée et tue des aspirations mystiques et des 
expressions brutes ou refoulées de la libido. 
Elle a mis en question l’exigence d’unité dont 
le monachisme est porteur et son rapport avec 
l’arrière-fond dualiste de notre culture.
Je ne dirais pas cependant que cette expérience 
ait été un traumatisme : elle n’a pas fait de moi la 
victime à vie d’un prédateur comme cela a été le cas 
pour bien d’autres. Je dirais que cette expérience, 
ce trouble, cette blessure est en fait venue se loger 
aux côtés d’autres situations d’épreuve et d’emprise 
relatives, formant de complexes tensions intérieures 
qui, depuis ma petite enfance, avaient commencé 
à me structurer, qui ont marqué par la suite mes 
relations aux autres, et dont, à présent, je peux 
tant bien que mal réfléchir et verbaliser certaines 
facettes : j’ai dû apprendre à vivre avec, mais ai pu 
aussi en entrevoir la dimension créatrice.

De telles épreuves et tensions forgent les positions 
singulières qui inscrivent chacun d’entre nous dans 
des configurations ayant toutes leur histoire et 
leurs zones d’ombres : fratrie, famille, ascendances 
parentales, etc. Elles sont aussi indirectement 
marquées par les réalités extérieures au milieu dans 
lequel l’enfant normalement est élevé et éduqué 
pour devenir adulte. Elles s’inscrivent en effet 
au-delà dans un environnement avec ses tensions 
culturelles, sociales, générationnelles, économiques, 
professionnelles, etc., et se manifestent souvent, 
que ce soit à la conscience ou à l’insu de ceux qui 
les ont subies/vécues, dans la confrontation à ces 
réalités extérieures. Or, de fait, depuis la fin des 
années 60, et finalement assez vite ( certains diront 
trop vite ), notre société a beaucoup changé : que 
l’on songe aux évolutions de la façon dont se font 
et se forment les petits êtres humains, à la façon 
dont nous vivons la différence et la relation entre 
homme et femme, aux évolutions de notre rapport à 
l’autorité, de nos relations sociales, de nos relations 
au travail, à la richesse, à la pauvreté, etc. : les 
références - comme les épreuves - qui nous ont plus 
ou moins structurés sont bouleversées.



14

3. Entre le silence de celles et ceux qui ont vécu, 
sous une emprise sans limite, un traumatisme 
indicible et qui n’ont pu le verbaliser, le voir 
reconnu et parvenir à accepter ce qu’ils sont 
devenus pour y retrouver une force de vie, et le 
silence de celles et ceux qui ont eu la possibilité de 
vivre ou d’apprendre à vivre avec le trouble de ce 
qu’ils ont subi, il importe de préserver un espace 
commun d’attention aux vulnérabilités qu’ils ont 
toujours en partage, que celles-ci soient silencieuses 
ou qu’elles requièrent l’écoute, la reconnaissance et 
la réparation.

A chacune des trois parties de ce texte, son registre. 
La première - la seule qui relève directement du 
témoignage - évoque l’impact d’un fait de violence ou 
d’emprise sur le corps de quelqu’un qui en anéantit 
la voix et le prend pour objet  ; l’émotion dont relève 
cette évocation se trouve contenue dans l’écrit, quand 
la voix, elle, aurait fait entendre l’implicite, le trouble, 
l’affect longtemps enfoui. La deuxième, en l’occurrence, 
inscrit le fait de cette violence dans une série de faits 
singuliers mais tus, elle les met en perspective et 
« monte en généralité » pour en donner une lecture, une 
explication ; l’intellect[ualisation] se dédouane ainsi 
de tout tribut au registre précédent. La troisième, pour 
utiliser de grands ( ou de « gros » ) mots, est à la fois 
réflexive et prospective, psychologique et politique.
Quand les faits de violence, d’emprise, de viol n’ont 
pas anéanti celui ou celle qui les a subis, ne l’ont 
pas plongé dans le déni ou la violence, c’est par 
la puissance du clivage, du refoulement et de la 
sublimation, que l’on peut s’en sortir. Par un tel 
clivage, les deux premiers registres peuvent coexister en 
celui qui a pu parvenir à réinvestir une part de ce qu’il 
a subi en une activité socialement identifiée, reconnue, 
« catégorisée ». Mais il ne le met pas pour autant 
à l’abri des circonstances qui mettraient en défaut 
l’équilibre de son « économie » propre. Surmonter ce 
risque conduit à devoir espérer - espérer être soi-
même dans l’existence fragmentée que l’on éprouve 
au plus intime de soi, espérer être soi-même avec les 
autres, espérer que les hommes et les femmes, les êtres 
humains enfants et adultes puissent vivre ensemble 
sans violence.

Une démarche officielle de demande de reconnaissance 
est très difficile à engager seul ; elle ne peut se 
faire qu’avec d’autres qui en ont des expériences 
comparables ou avec des « médiateurs » qui savent 
écouter pour faire exister le silence qui sous-tend tout 
témoignage authentique et qui sans l’autre ne verrait 
pas le jour. 
Si je n’ai pas demandé officiellement réparation, c’est 
parce que je tiens à vivre autant que possible avec ce 
trouble qui m’a fait, en essayant de trouver en moi 
l’ancrage d’un équilibre qui restera précaire mais qui 
relèvera de ma liberté consciente de sa fragilité. 

De plus, la reconnaissance d’une institution n’est pas 
dépourvue d’ambivalence pour celui ou celle dont 
la voix, la fragile liberté n’a pas été reconnue. Si en 
l’occurrence l’institution veut faire acte d’humilité, elle 

n’en est pas moins elle-même dans l’impuissance de 
réparer tout ce qui a été commis en son sein, voire en 
son nom. Par son impersonnalité ou sa personnalité 
« morale » et juridique, elle est porteuse d’une voix dont 
on pourrait craindre qu’elle n’entende pas la violence 
des traumatisés ou le trouble des victimes qui ont dû, 
ou qui ont pu, malgré tout, faire avec la violence qu’ils 
ont subie. 



15

C’était avec un esprit grand ouvert et un élan de 
dynamisme et d’enthousiasme que j’ai mis mes pieds à la 
Commission Reconnaissance et Réparation (CRR) Et après 
6 semaines, je suis en mesure de dire que j’ai été bien servi 
par cette structure qui m’a ouvert ses portes. 

En effet la CRR m’a donné cette opportunité de rencontrer 
des cas réels et « non virtuels », de partager les démarches 
d’écoute d’accompagnement des victimes d’une part et 
de l’autre, de dialogue avec les communautés religieuses 
afin de les aider à la reconnaissance et la réparation de 
victimes d’abus de la part d’un membre de la communauté. 
Et comme pour la plupart du temps les faits remontent 
à très longtemps, et donc les délais de prescription 
sont dépassés, la CRR propose alors une justice dite 
"restaurative". 

La justice restaurative ( appelée aussi « restauratrice » 
ou « réparatrice » ) est gratuite et complémentaire de la 
justice pénale. La justice restaurative offre un espace 
confidentiel, sécurisé et volontaire, de parole et d’échanges 
sur les ressentis, les émotions, les attentes de toutes les 
personnes concernées par l’infraction et ses répercussions. 
Elle consiste à faire dialoguer, avec l’aide d’un médiateur 
neutre et formé, une victime, l’auteur d’une infraction ou 
toute personne concernée. Elle vise la reconstruction de 
la victime, la responsabilisation de l’auteur de l’infraction 
et sa réintégration dans la société. « Toute mesure de 
justice restaurative est confidentielle et autonome de 
la procédure pénale. » ( Site du ministère de la Justice 
français ). 

Après ce temps à la CRR qui est passé comme un éclair, 
j’ai fini par comprendre que suite à un abus sur un mineur 
ou un adulte vulnérable, si rien n’est fait, l’impact et les 
dommages sur la victime peuvent aller crescendo. Et la vie 
de la victime est anéantie en fin de compte. Alors il faut 
faire quelque chose pour ne serait-ce que sauver ce qui 
pourrait l’être. Mais comme la justice pour beaucoup de cas 
d’abus est incompétente parce que saisie trop tardivement, 
l’Eglise de France, par le biais de la CRR pour ce qui relève 
des religieux, tente de redonner de la dignité aux victimes 
en reconnaissant le crime et en essayant de le réparer. 

Comme elle n’est pas un tribunal, la CRR ne procède 
pas à une enquête. Elle donne à la victime la possibilité 
de s’exprimer et donne du crédit à la parole de la 
victime qui n’a pas besoin de présenter des preuves. 
Et si sa parole est corroborée par des éléments ( lieu, 
activités du religieux mis en cause ) la vraisemblance du 
témoignage de la victime est prise en compte. Et avec 
les 2 commissaires désignés pour son accompagnement, 

Un mot après un temps 
de stage à la CRR 
par Elie Catien Coly, membre de la Congrégation du Saint-Esprit et 
étudiant sénégalais à l’université pontificale grégorienne, Rome.

tous cheminent pendant un bon moment ; permettant 
ainsi à la victime de décharger tout ce qu’elle portait 
dans son cœur et qu’elle gardait en secret à cause de la 
honte, du qu'en-dira-t-on et surtout du fait que personne 
ne pourrait croire à son histoire. Ces commissaires 
font aussi le lien avec la communauté du mis en cause 
afin d’aider le supérieur majeur à s’imprégner du cas, 
à reconnaitre le crime et aussi réparer le préjudice. Et 
au bout du processus, une recommandation est faite 
aux deux parties avec une réparation financière et non 
financière. Cette recommandation est le résultat d’une 
proposition collégiale qui a vu la collaboration des autres 
commissaires. Et enfin, une célébration pourrait couronner 
le processus si toutefois cela relève de la demande de la 
victime.

Une chose très importante dans le cadre de la 
reconnaissance et de la réparation mérite d’être relevé ici : 
c’est le travail en équipe ( en binôme ) ; mais aussi la séance 
collégiale d’examen des dossiers qui permet et garantit 
la neutralité par rapport à la victime et à la congrégation. 
Mais elle permet aussi d’avoir un regard extérieur 
d’autres experts. Ainsi le travail est fait avec beaucoup de 
professionnalisme et facilement acceptable des victimes 
et des différentes communautés. Cependant il faudra 
aussi noter les quelques réticences de la part de quelques 
congrégations qui voudraient faire bande à part pour leurs 
propres raisons.

Ce temps de stage me donne des éléments qui me 
permettront une fois de retour chez moi, de mettre en 
place une commission de ce genre pour la protection et la 
prévention des mineurs et des adultes vulnérables contre 
les abus de la part des hommes et des femmes d’Eglise afin 
de promouvoir un environnement sain en son milieu. 

Une chose reste et demeure une grande interrogation. 
Comment réparer une victime de chez moi surtout pour ce 
qui est de la réparation financière. 

Tout compte fait, devant un abus, une prise en charge 
est indispensable afin de venir en aide à la victime en lui 
offrant un environnement adéquat qui lui permettra de 
libérer la parole et de bénéficier d’une prise en charge et 
d’un accompagnement qui lui permettront d’initier un 
processus de libération. Quant à la réparation financière 
qui favorisera grandement la justice restaurative, 
une réflexion plus approfondie est nécessaire afin de 
voir comment elle doit être faite et sur quelle base. 
Personnellement je reste convaincu que cette réparation 
financière est nécessaire mais comment l’estimer et 
comment l’encadrer ? 



16

Regards croisés :
Une expérience au Chili, par Valentine Bück, membre de la CRR

La Commission reconnaissance et réparation 
( CRR ) a été invitée au colloque international 
organisé du 21 au 23 novembre 2023 par l’université 
jésuite Alberto Hurtado de Santiago au Chili sur 
le thème « Est-ce possible de réparer les abus 
dans un contexte ecclésial ? ». J’ai alors pu faire ce 
long voyage pour présenter la CRR et rencontrer 
différents experts sur cette question.

L’Église chilienne et les chiliens ont en effet été 
ébranlés par une série de scandales d’agressions 
sexuelles à la suite de la plainte de trois premières 
victimes en 2010. L’Église chilienne avait alors 
demandé pardon pour toutes les agressions 
sexuelles d’enfants commises par des membres du 
clergé et pour son manque de réaction et l’ensemble 
de l’épiscopat avait présenté sa démission au pape 
François. En 2019, la justice chilienne a d’ailleurs 
condamné l’Église à verser à ces trois victimes 
plusieurs centaines de milliers de dollars en 
réparation de leurs préjudices. 

Puis, en 2019, la compagnie de Jésus chilienne 
a publié un rapport d’enquête sur les violences 
sexuelles commises sur plus d’une vingtaine de 
victimes durant plusieurs décennies par l’un de 
ses prêtres particulièrement admiré. A cette même 
époque, une loi a été votée au Chili déclarant 
désormais imprescriptibles les crimes sexuels sur 
mineurs.  

Face à ces scandales et à la libération de la parole, 
l’Église chilienne s’est organisée pour répondre 
aux demandes de reconnaissance et de réparation. 
Le colloque avait donc pour objectif de réunir des 
spécialistes de diverses disciplines, et différentes 
personnes impliquées dans cette mission, pour, 
d’une part, réfléchir sur la notion de « réparation » 
des abus commis dans l’Église et pour, d’autre 
part, partager les différentes expériences locales et 
internationales de réparation. 

Les organisateurs de ce colloque ont insisté sur 
la dimension systémique des abus qui implique 
une réparation également systémique, c’est-à-dire 
intégrant toutes les sciences humaines et toutes les 
disciplines. Une historienne, des théologiens, une 
psychologue spécialiste des violences de masse, 
des juristes, des canonistes, des sociologues, une 
représentante du Dicastère pour les laïcs, des 
religieux, des laïcs, se sont donc interrogés sur 
« comment réparer  l’irréparable ? ».

Puis, des représentants de diocèses du Chili et de 
congrégations religieuses chiliennes ont exposé ce 

qu’ils ont mis en place pour répondre au besoin de 
reconnaissance et de réparation des victimes.

En effet, au Chili, en dehors des procédures 
judiciaires qui peuvent être engagées par les 
victimes, ce sont chaque diocèse et chaque 
congrégation qui organisent les modalités de 
prévention, de reconnaissance et de réparation, en 
s’inspirant des différents guides, manuels, process, 
vademecum, établis par les différentes autorités 
ecclésiales notamment vaticanes.

Toutes ces expériences aboutissent aux mêmes 
conclusions.

Ainsi, toutes mettent en valeur la fonction 
réparatrice de l’accueil, de l’écoute empathique sans 
jugement ni culpabilisation, de l’accompagnement 
familial, social, judiciaire, des soins psycho-
thérapeutiques, mais aussi des recherches 
historiques et archivistiques, de la prévention par la 
formation, de la culture du « safe », de la réparation 
économique, des transformations de gouvernance. 
Elles constatent toutes que la réparation n’est 
pas un acte mais un processus en évolution, en 
réflexion, en apprentissage, plaçant la victime 
au centre, confié principalement à des personnes 
laïques et professionnelles ( avocat, psychologue, 
canonistes, assistant social… ).

Ce qui m’a toutefois surpris c’est que la seule 
réponse envisagée par les participants à ce colloque, 
en dehors de celle de la justice étatique, est celle 
proposée par chaque structure ecclésiale à tel point 
que, à titre d’anecdote, nombreux sont ceux qui ont 
cru que la CRR n’était qu’une structure interne à 
la CORREF et que moi-même j’étais une religieuse 
française.

Il était donc important de présenter aux participants 
à ce colloque la spécificité de l’expérience française 
de la CRR, ce qu’Antoine Garapon et moi-même 
avons fait.

La CORREF a en effet choisi de confier la mission de 
reconnaissance et de réparation à une commission 
unique et nationale, pour un traitement égal de 
toutes les victimes de violences sexuelles commises 
par des membres d’une congrégation religieuse 
française, présentant des garanties d’indépendance 
et d’impartialité, et composée d’un ensemble 
de personnes extérieures à l’Église, ni clercs, ni 
victimes, aux compétences diverses et reconnues. 

En confiant ainsi cette mission sous la 



17

responsabilité d’un tiers, les congrégations 
françaises font preuve d’un esprit exigeant de vérité 
et de transparence, et elles reconnaissent que la 
seule réponse ecclésiale et le seul langage ecclésial 
maintiennent la relation asymétrique entre elles et 
la personne victime.

La justice réparatrice dont s’inspire la CRR nécessite 
en outre de la part des congrégations un « lâcher 
prise » de leurs droits et de leur pouvoir, ce qui 
signifie par exemple, de ne pas se prévaloir des 
moyens de droit positif, et de ne pas négocier sur les 
modalités de réparation.

Elle implique également une alliance de départ dans 
la réprobation des violences, dans la volonté, pour 
les congrégations, de se réparer tout en réparant, 
dans un rapport de confiance avec la CRR.

Aussi, Antoine Garapon a insisté, lors de ce 
colloque, sur la nécessité pour l’Église, de ne griller 
aucune étape : celles du choix de s’en remettre à un 
tiers, du risque de la vérité, et du pari de la justice 
restaurative.

J’ai pu mesurer combien la place de ce tiers 
était difficile à appréhender par la plupart des 
participants à ce colloque, soit parce qu’ils estiment 
qu’il revient aux différentes instances de l’Église 
de répondre directement aux victimes, soit parce 
qu’ils n’imaginent tout simplement pas une telle 
perspective.

À cela s’ajoute le contexte social, économique, 
sociétal, politique de certains pays, comme au Pérou, 
qui ne facilite pas la mise en œuvre par des tiers de 
processus de reconnaissance de violences sexuelles 
commises par des religieux et de réparation, même 
par la voie judiciaire, tant le poids de l’Église dans la 
société et les institutions est important. 

Je suis donc revenue en France confortée par le 
choix qu’a fait la CORREF de confier une telle 
mission à une commission indépendante, et 
convaincue que l’Église chilienne pourrait s’en 
inspirer pour unifier ses pratiques et proposer aux 
victimes un lieu plus neutre d’accompagnement.

Retrouvez le nouveau 
rapport d’activité 
2023 de la CRR sur 
son site internet

Directeur de publication :
Antoine Garapon

Association Reconnaissance et 
Réparation
226 rue du Faubourg 
Saint-Honoré - 75008 Paris

Association régie par la loi du 1er juillet 
1901
Siren N° 905 201 893
https://www.reconnaissancereparation.org/

Si vous souhaitez vous désabonner de 
notre newsletter, cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°1, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°2, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°3, 
cliquez >>ici<<.

https://forms.gle/M8TBa7ifQpLpRKJ19
https://drive.google.com/file/d/1pSbUA-geiHNnm29NMF1LmDmHdNB1H_Wy/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/1aRy3ksG-pRJkK9VTyIkQ3d6AjDmm605S/view
https://drive.google.com/file/d/18cXJ_k4LUuUQwT3Kqy3B4FVY3EM9Rdsg/view?usp=sharing

