a vrac dire..

LETTRE DE LA CRRN°3

RECONNAISSANCE

4F TRIMESTRE 2023



Sommaire

03 Edito par Antoine Garapon
04 Relecture: pere Pierre-Yves Pecqueux
05 Entretien: Sceur Isabelle Le Bourgeois
07 Entretien : Bernard Paix

09 Chiffres clés de la CRR

10 L'ceil du psy : Guillaume Monod

11 Rencontre: jean-Marie de Bourqueney
13 En Suisse

14 Une question a... Florence Krieg

15 Témoignages

16 Libres propos : Pére Pierre Lambert

19 Liste des membres référents de la CRR

20 Le processus de I'emprise sectaire: jean-Pierre Jougla
21 Rencontre: Pascale Jamoulle

O,



o
Edito
Par Antoine Garapon,
Président de la CRR

La CRR doit construire une nouvelle forme de justice
restaurative pour des faits trés anciens prescrits
depuis longtemps dont les auteurs suspectés sont
pour la plupart décédés. En bref, tenter de réparer
lirréparable. Pourtant cette voie ne doit pas étre
comprise comme un pis-aller devant I'impossibilité
d’avoir recours a la justice pénale ordinaire. Pour
cela, elle doit considérer plus les personnes que

les faits, se concentrer sur leur étre plutot que sur
I’avoir. Jusqu’a présent, toute notre compréhension
de la justice a été tournée vers I’avoir, vers la
quantification du dommage : la justice vise a une
équivalence comme l’illustre le symbole de la
balance. La victime d’une agression sexuelle se sent
remise en cause au plus profond d’elle-méme; elle
n’attend pas seulement de la justice des «dommages
et intéréts » ou une peine de prison, elle demande

a étre restaurée dans son étre — C’est le sens de

la reconnaissance. Une «justice de I’intime »,

C’est précisément une justice dans laquelle une
dimension de I’étre-méme des victimes est le
principal enjeu ainsi que, d’ailleurs, une partie de
I’étre-méme des sociétés.

Le délai moyen de silence intérieur des victimes
de viol commis par des religieux est d’environ
35/40 ans. Ce sont des vies consumées dans le
désespoir, dans la dévastation intérieure. Cela crée
des situations tres difficiles, quand ces personnes
recouvrent la mémoire et demandent a la justice
de faire quelque chose alors que ces affaires sont
prescrites depuis longtemps et que les faits vont
étre extrémement difficiles a prouver. Les raisons
d’une parole si tardive et de I’échec de la justice
ordinaire tiennent a la fois a la pression sociale qui
rendait peu audible la mise en cause de religieux,
aux biais cognitifs de I’institution judiciaire mais
également a une forclusion intérieure des victimes
qui se sentaient honteuses et coupables.

Ce silence n’est jamais uniquement I’incapacité de
parler ou le fait du secret. Tres souvent la victime se
heurte a une négation de sa parole, au fait de ne pas
étre crue. Cette négation, ce silence sont redoublés
par le silence de I’institution. C’est la réalité la

plus extraordinairement choquante, scandaleuse,

a laquelle ces affaires nous obligent a faire face :
ces faits si nombreux, produits sur des dizaines
d’années, ne faisaient pas événement pour I’Eglise.
Cela nous a beaucoup frappé a la CIASE : le fait
qu’une entreprise morale comme I’Eglise damne au
lieu de sauver, seme la mort en annoncant la vie et

dévaste des vies a qui elle promettait le salut. Ce qui
est le plus choquant, c’est précisément que cela ne
choque pas, ni au sein de cette communauté, ni plus
largement dans I’espace social.

La démarche de la victime est éminemment
personnelle, intime et donc non-délégable car

elle concerne le rapport a soi, a son corps comme
médiation avec le monde. On a trop parlé pour
elle, a sa place, elle s’est trop longtemps tue, elle

a souffert toute sa vie d’inhibition, d’une passivité
mortifére, et a présent elle veut prendre la parole
elle-méme. Les victimes de viols ou d’abus sexuels
ne supportent plus que des professionnels, méme
les mieux intentionnés, imposent leurs catégories,
leurs mots.

C’est pourquoi tout le processus est fondé sur le
projet de restituer a la victime la parole. On vérifie
trés souvent combien cela est central comme
lorsqu’une victime s’émeut de voir ses propos repris
expressis verbis dans une recommandation de la CRR :
«non seulement on me croit mais on porte crédit a
mes propres mots » (sous-entendu, et pas a ceux de la
police ou de mon avocat, voire de mon psy).

La parole doit faire événement pour celui qui la
profere et pour I'institution a laquelle appartenait
l’auteur. Cet événement de la parole met au grand
jour quelque chose qui avait été passé sous silence,
qui était resté sous les radars. Le but donc est de
dramatiser - au sens de politiser - des faits passés et
de leur redonner toute leurs dimensions ; c’est déja
en soi un travail de justice. C’est une sorte de mise
en scéne du crime — sous sa vraie qualification - par
les mots pour ainsi lui conférer de la chair sociale.

L’objectif que poursuit la CRR est d’organiser le
milieu le plus favorable a une « parole parlante »
pour reprendre la distinction de Merleau-Ponty.
Cela ne congédie pas le traumatisme, mais ca
permet de le dépasser, de ne pas y rester arrimé, de
recommencer a vivre «en dépit de...». Ces échanges
permettent aussi de retracer une continuité,

a travers le récit de sa vie comme une totalité
signifiante et ouverte, de pouvoir parler autrement
de soi, de se désigner autrement. Passer de victime a
témoin de soi-méme.

()



Relecture

Péere Pierre-Yves Pecqueux, Eudiste.

Linvitation de la CRR d’écrire mon témoignage

a été I’occasion de porter un regard sur les dix
dernieres années, six a la CEF et quatre a la CORREF.
J’ai hésité a écrire car ce qui a été vécu dépasse
largement ces quelques lignes.

Deés 2013, une question permanente et s’amplifiant
revenait de semaine en semaine et de conseil en
conseil au sein du secrétariat général de la CEF,
concernant les abus sexuels avec la nécessité de
faire quelque chose. Ce travail du Conseil permanent
et de ’Assemblée pléniére, en pleine concertation
avec la CORREF a abouti a la création de la CIASE et
de sa méthode avec des enquétes indépendantes.

Une question m’interrogeait sur le fond devant

des situations inqualifiables et toujours plus
difficiles a accepter : comment agir avec des
personnes connues ou inconnues et avec des
institutions responsables et parfois dans le déni? Le
cheminement avec la CIASE et ses conclusions mais
aussi des perspectives d’espérance pour I’avenir avec
les préconisations qui en découlent ont été pour moi
éprouvantes.

Un doute m’a habité : est-ce possible d’en arriver
a de telles conclusions ? Et peu a peu la prise en
compte de I’aspect systémique, de la gravité de
la situation et du chemin a parcourir est devenue
pour moi une conviction. A suivi avec la CORREF
la mise en place de la CRR pour accompagner les
victimes et les congrégations sur le chemin de la
reconnaissance et de la réparation.

J’avais accueilli tout cela comme un processus
novateur par lequel il fallait passer. J’avais
commencé a rencontrer quelques victimes. Mais
mon regard et mon attitude se sont trouvés modifiés
et méme bouleversés quand j’ai eu a entrer dans des
situations propres a ma congrégation, quand j’ai

eu a ouvrir des dossiers, a faire ouvrir des archives
et surtout a rencontrer des victimes, a entendre

des récits, a étre témoin de pleurs, de coléres, de
jugements sur les auteurs, sur ma congrégation et
sur ’Eglise.

C’est avec I’aide de la CRR, des deux commissaires
qui suivent ma congrégation, que moi-méme, je
me suis laissé toucher et accompagner pour tenir
les différentes dimensions de ce que j’avais a

vivre : écoute et reconnaissance avec les victimes
et toujours avec un témoin de la congrégation,
voire un témoin extérieur, mais aussi ’attention
et ’accompagnement d’auteurs (pour les vivants),
ils restent des freres... mais aussi avec la recherche

d’une information juste et mesurée, parfois
maladroite, a faire dans la province... J’ai mieux
compris ce qu’était I’humilité. J’ai ressenti aussi des
moments d’humiliation. Mais j’ai aussi grandi dans
I’écoute et le besoin d’étre aidé par ’Esprit-Saint et
ceux qui se trouvaient en mission sur ma route pour
assurer au nom de ma province I’écriture de lettres
de reconnaissance. Cela a été pour moi une véritable
épreuve de vérité dans la pensée, dans les mots et
dans la priere. On n’en sort pas indemne !

Les échanges avec les commissaires ont été
essentiels pour trouver la justesse et entrer dans la
vérité sans complaisance. Le travail a la CORREF

et dans la commission (apres-CIASE) des Bonnes
pratiques ont été de véritables lieux de réflexion,
d’approfondissement et de soutien pour avancer
dans le discernement et ’accompagnement des
personnes et des situations, notamment pour entrer
dans la dimension d’une justice restaurative.

Une véritable gratitude m’habite en faisant cette
relecture de ces dernieres années. Elle n’efface

pas les souffrances des personnes rencontrées ni
mes propres souffrances. Mais avec certitude, je
suis convaincu que j’ai fait, que nous avons fait, un
véritable chemin de reconnaissance et d’humanité,
meéme si beaucoup reste a faire dans les actes et
dans les cceurs.

®



Entretien

avec Sceur Isabelle Le Bourgeois, religieuse auxiliatrice, psychanalyste, an-
cien aumonier de prison, et ancien controleur aupres du controleur général des

lieux privatifs de liberté

Nombre d’auteurs de crimes et d’abus ont utilisé
une mécanique de dévoiement de la Parole de Dieu.
Tandis que les victimes arrivent plus tard parfois a
libérer leur propre parole. Parole biblique dévoyée
d’un cété, parole humaine libérée de I’autre.

On est bien 1a au coeur du débat.

Ce qui est terrible avec les abus, c’est que c’est la
Parole - ce qu’il y a de plus vrai, de plus authentique
— qui est en jeu et I’on sait combien la Parole de
Dieu a pu étre prise en otage par celles et ceux

qui savaient ce qu’ils faisaient. Ce dévoiement est
une vraie arme pour les abuseurs, pour faire dire

ou faire agir ceux qu’ils ont en face d’eux, au nom
précisément de la Parole.

C’est terrible.

Et dés lors que cette Parole est dévoyée, manipulée
par des gens d’Eglise, on entre dans un chaos.
Comment croire que ce qui m’est dit n’est pas vrai
puisque ce sont précisément des personnes de
I’Eglise qui me le disent et manient cette Parole ?

Or - et plus encore — quelle que soit la parole,
I’enjeu d’une relation vraie c’est la confiance. La
confiance réciproque.

Et c’est I'un des éléments terribles de cette Eglise
mise a jour que ce dévoiement de la confiance. Ce
dévoiement de cet espace sacré entre deux étres
humains : la confiance.

Or la foi est confiance. Confiance réciproque. Dieu
me fait confiance. C’est la ou se situe le dévoiement.

L’abuseur énonce «tu vas, par définition, me faire
confiance». Ceci sans savoir si tu peux me faire
confiance du fait de ce statut de prétre, de religieuse,
de religieux brandissant la Parole avec un grand
pouvoir.

C’est a cause de cela que I’on est passé et que I'on
passe encore a cOté de tant de cas d’abus.

A qui peut-on faire confiance ? Avec qui la parole
peut-elle circuler en sorte qu’elle soit porteuse de
vie?

Si la confiance n’existe pas la parole est dévoyée et
vide de vie.

Du c6té de la victime, sa parole, pour dire ce qui lui
était arrivé — est empéchée, ne peut pas s’établir, car

elle-méme ne peut croire a ce qui lui est arrivé. La
victime refoule la réalité de ’abus. Quelle que soit
la nature de I’abus cela bousille votre vie. Et pour se
protéger on met en ceuvre un systéme classique de
défense en refoulant ce qui est arrivé.

Refoulement de la parole pour essayer de vivre
quand méme. On fait taire ’'impensable.

L’abus subi reste de I'impensé.

Et cela d’autant plus que bien souvent le « systéme »
minimise les faits, voire menace les victimes, et

met en ceuvre des processus de corporatisme et de
secret, d’enfouissement forcé.

Et lorsque I’on parle avec des personnes enfermées
dans un systéme d’impensable rien ne peut s’ouvrir
ou se dire. Elles-mémes sont prises dans la nasse.
Elles essaient juste de sauver leur peau.

Le juge Edouard Durand citait Péguy «II faut
toujours dire ce que I’on voit. Surtout il faut
toujours, ce qui et le plus difficile, voir ce que I’on
voit ». Comment entendre vraiment ce que I’on
entend de la parole des victimes ? Comment écouter
avec verité ?

Effectivement on peut écouter sans entendre ce qui
est dit. Suis-je intéressé par la parole de ’autre ? Par
I’autre ? Pas si simple.

Premier obstacle : Est-ce que je me place en
situation d’écoute ? Ecouter est une aventure neuve.
Accueillir vraiment cette parole qui se révele a moi,
ce partage d’humanité.

Deuxieme obstacle : Suis-je déplacable ? En me
placant en situation d’écoute vais-je admettre que
je me mets en risque ? Suis-je prét a entrer dans un
champ d’humanité ?

Troisiéme obstacle : Suis-je prét a me laisser
toucher ? Tocare...

Quatriéme obstacle : Est-ce que mes défenses
personnelles vont accepter de laisser entrer tout ce
que je vais découvrir ?

Il est si facile de résister a la Parole de Dieu en
feignant de I’entendre, c’est-a-dire en refusant de se
laisser déplacer.



En ce qui me concerne, j’essaye d’étre celle qui n’a
pas de certitudes. La certitude tue la rencontre.
Sij’arrive avec des certitudes je me place dans

un systeme de défense, je ne suis pas la ot peut
s’établir une écoute vraie.

Posant tout cela on voit bien I’enjeu de la formation
au sein des communautés religieuses.

Et C’est trés important de la mettre en place.

Mais plus encore que la formation, la vraie capacité
a se laisser toucher par I’autre ne s’apprend qu’en
ayant fait soi-méme un vrai bout de chemin.

Et quant a affirmer que les prétres, religieuses et
religieux seraient naturellement des écoutants...,
mais d’ou est-ce que ¢a sort ? Quel travail en
profondeur ont-ils vraiment effectué ?

Dans votre livre «Le Dieu des abimes » vous
retournez la premiére parole adressée par Dieu a
I’homme dans la Bible «oti es-tu ? » en posant la
question a Dieu. «Oli es-tu ?». Alors ot est Dieu
lorsque des victimes sont abusées ?

Question vertigineuse.

C’est la question d’Auschwitz. Dans «La Nuit» d’Elie
Wiesel, ce passage ol les détenus sont contraints
d’assister a la longue agonie d’un enfant que ’on
pend et ou Wiesel écrit « Et nous devions le regarder
bien en face. Il était encore vivant lorsque je passais
devant lui. Sa langue était encore rouge, ses yeux pas
encore éteints. Derriére moi, j’entendis (un détenu)
demander : « Ou donc est Dieu ? » Et je sentais en moi
une voix qui lui répondait : « Ot il est ? - Le voici : il est
pendu ici, a cette potence...».

Cette question est insoluble, infranchissable.

Le titre — Le Dieu des abimes— était une maniere

d’y répondre. On ne peut pas tomber plus bas que
la main de Dieu qui nous soutient méme au plus
profond de ’abime. Mais ou est Dieu alors ? Je ne
sais pas vraiment mais j’ai expérimenté sa présence
infaillible au plus intime de nos enfers. Je sais

aussi qu’il y a des témoignages extraordinaires de
personnes qui n’ont pas perdu la foi méme face

aux pires circonstances. Et pour ceux qui ’auraient
perdue - aussi humain que cela soit - cela ne nie pas
Dieu pour autant.

Regardons différemment la question : peut-étre est-
ce nous qui n’entendons pas Dieu.

Et plus le malheur est grand plus c’est normal,
humain, finalement de ne pas pouvoir I’entendre. Il
n’y a pas de réponse universelle a cette question.

«Le Dieu des abimes » n’était qu’une proposition de
réponse personnelle a cette question vertigineuse.

Quel est votre regard sur la mission de la CRR et
cette démarche inédite de justice restaurative mise
en ceuvre ?

Heureusement que la Commission Reconnaissance
& Réparation existe !

Heureusement que des étres humains ont fait ce pari
avec d’autres et pour d’autres.

C’est extraordinaire qu’en étant écouté puis entendu
- le je te crois - on puisse restaurer des personnes
abimées.

Cette maniére déployée par la CRR qui voit non
seulement les personnes écoutant les victimes

leur dire je te crois mais je I’atteste, je te le prouve

- a travers le processus de reconnaissance et de
réparation mis en ceuvre - est extraordinaire et signe
le fait que c’est bien vrai pour les victimes.

Il ne s’agit pas d’un je te crois a bon compte pour les
victimes mais d’un je te crois qui s’incarne dans un
acte de justice.

C’est du concret qui répond a quelque chose de
tangible.

Avant, je n’étais pas vu en tant que personne, j’étais
réduit a I’état de victime et souvent de victime qui
ennuyait tout le monde.

La, il y a un tiers humain qui vient me dire, avant
que je retourne au concret de ma vie, qu’il y a un
lieu qui te dit tu as existé en tant que victime, que
C’était pleinement toi dans ton histoire et dans ce
que tu as subi et que tout cela nous I’attestons dans
un acte de justice.

Tout ceci est tellement important et déterminant.
Dans ma pratique thérapeutique, face a I’indicible
parfois, quand je disais «je vous crois », quelque
chose se passait.

Mais ce je vous crois engage, m’engage : je vais
cheminer avec vous, je suis la.

Ainsi on permet, dans cette démarche de la CRR, de
mettre un sceau. On se scelle avec la victime dans
un destin commun qui rétablit la confiance. Tu
recois quelque-chose que je te confie.

Q)



Entretien

avec Bernard Paix, membre de la CRR

Bernard Paix , vous étes a la CRR depuis dix-

huit mois, votre profil de médiateur mais aussi
d’animateur de mesure de justice restaurative vous
aide-t-il dans votre action de commissaire ?

Votre question est au cceur de notre réflexion, quel
est notre juste positionnement par rapport aux
personnes victimes ou aux personnes auteurs ?
Comment mettre a profit avec le plus de délicatesse
et d’humilité possible notre «savoir-faire » et

notre «savoir étre» dans I’accompagnement des
personnes victimes mais aussi des congrégations
religieuses ?

Alors pour répondre a votre question : oui,

je pense que mon expérience de médiateur

depuis une dizaine d’années et d’animateur de
justice restaurative m’aide dans mon action
d’accompagnant. Mais attention, I’action de la CRR
n’est pas de «faire de la médiation », ni de « mettre
en ceuvre une mesure de justice restaurative ». Car
médiation et justice restaurative répondent a un
processus et une méthodologie bien précis. A la
CRR nous sommes dans I’esprit de la médiation et
dans I’esprit de la justice restaurative mais nous
n’appliquons pas ces processus tels que décrits dans
la Loi. En fait a Ia CRR, nous essayons de créer un
nouveau modele social, une «nouvelle molécule
relationnelle » comme le dirait Antoine Garapon,

et nous nous inspirons de la médiation au sens
médiation classique pour des situations de conflits
et nous nous inspirons de ce qui fait la singularité de
la justice restaurative.

Vous vous inspirez de la médiation, mais sans en
faire, que voulez-vous dire ?

La médiation entre deux personnes en conflit

est un processus qui ne se déroule pas comme

une procédure; il y a des étapes, des jalons qu’il
faut atteindre et qui sont dans la feuille de route
mentale du médiateur. A la CRR, nous avons aussi
un schéma, un schéma de reconnaissance et de
réparation a proposer aux personnes victimes et
que nous allons parcourir au rythme de la personne,
C’est la personne victime qui va fixer la direction a
suivre et le tempo.

C’est ce qui se passe aussi dans une médiation
classique, il y a une rupture avec 'immédiateté, on
entre dans le temps de la médiation, dans un autre
temps, dans un entre-temps, il y a le temps d’avant
et il va y avoir le temps d’apres.

La médiation c’est travailler le lien, il n’y a pas le
médiateur de ’'un et le médiateur de I’autre, ce

qui est le cas des avocats. La, en médiation il y a le
meédiateur de la relation, la médiation c’est travailler
«D’entre », et parce que le médiateur est dans
«D’entre » qu’il doit conjuguer « présence » et
«distance », C’est inspirant pour nous commissaires,
avec une réserve néanmoins, fondamentale, nous
sommes inconditionnellement a I’écoute de la
personne victime.

Autre point fort de la médiation, inspirante pour
les commissaires de la CRR, c’est la notion de
dynamisme. La médiation c’est remettre les acteurs
dans une dynamique de projet ; la médiation ouvre
des possibles. Tout comme a la Commission ou
nous essayons d’aider les personnes a se remettre
dans une dynamique de vie. «Passer de victimes a
témoins» : voila I’objectif que le commissaire doit
permettre d’atteindre. Permettre a la personne
victime de lui redonner gott a la vie, de quitter
I’état d’empéchement d’étre en reprenant le fil

de son histoire, en redevenant acteur de sa vie,

en étant créatif et en se mettant en mouvement.
Le médiateur, le commissaire doit lui rester en
retrait au seuil de la personne victime, au seuil

de la porte quand elle va étre franchie. Porte qui
peut s’ouvrir pour que la personne victime aille
d’un passé a dépasser vers un futur a reconstruire.
Le chemin n’existe que si ’on marche, alors le
Commissaire laisse la personne avancer, il sera la
pour accompagner.

Et la justice restaurative, en quoi concrétement
peut-elle aider les personnes victimes a aller vers
un futur a reconstruire, dans le cadre de votre
mission de commissaire ?

Jean Cocteau définit bien la force de la justice
restaurative : « Passer d’un regard qui dévisage a un
regard qui envisage ».

Tout est dit dans cette phrase. Par le verbe «passer »
on est dans une dynamique, on se réapproprie

son histoire. Le «regard » symbolise le moyen de
communication. Le «visage » c’est ’autre, c’est
I’agresseur, c’est la victime, c’est la communauté
religieuse ou I’institut : de la négation de ce dé-
visage, on peut essayer de passer a ’en-visage,
donner vie au visage.

La justice restaurative peut étre représentée
symboliquement par trois objets : le baton de parole,
le triangle équilatéral et le sablier.

™



Le baton de parole représente la communication,
c’est le «regard » de Cocteau. En justice restaurative,
on créé un espace de paroles, il est sécurisé pour les
personnes victimes mais aussi pour les personnes
auteurs. La parole est au coeur du systéme. De

la verticalité du processus pénal, on passe a
I’horizontalité de la justice restaurative par le

fait que tous ont la possibilité de prise de paroles,
de la méme maniere et avec le méme temps de
paroles, tous ont la possibilité d’étre entendus.

Les personnes auteurs et les personnes victimes ne
viennent pas raconter des faits mais la maniére dont
ils les ont vécus et les vivent encore.

Alors, oui, a la Commission le baton de paroles est
donné d’office aux victimes, inconditionnellement.
La parole laissée permet de partager ses émotions,
son histoire, ses ressentis ; elle est directe, elle se
libére, elle circule, elle redonne vie.

Le triangle équilatéral représente les trois personnes
en justice restaurative qui vivent ensemble ce temps
d’échanges, a huit clos, en vérité, pas de place a
I’esquive, ou a I’a peu pres, au mensonge. Echanges
avec un méme temps de paroles entre les victimes,
les auteurs, et enfin les membres de la communauté.
Ceux-ci ne représentent pas la société mais ils en
sont des représentants, ils sont les tiers qui cassent
le bindme redoutable auteur-victime.

Par la seule présence de la personne de la
communauté, la victime devient la personne-
victime et I’auteur devient la personne-auteure.

A la CRR le commissaire prend toute sa

place de tiers, avec une volonté et un souhait
d’accompagnement de la victime pour que des
passages puissent se réaliser. De victime elle devient
personne-victime pour passer a personne-témoin.

Comme en justice restaurative, a la Commission, il
ne s’agit pas de savoir ce que vaut I’acte commis,
mais quelles sont les blessures, quelles sont les
souffrances. Cela permet de poser les questions
taraudantes, d’avoir des réponses. Cela permet
d’exprimer ses besoins de comprendre, de savoir
si on est seul, de savoir si on a raison, si on est
coupable. Cela permet a la victime de dire, de crier
son sentiment de trahison, d’avoir été rejetée,
d’avoir été abandonnée, d’avoir été humiliée, d’avoir
vécu I’injustice.

A la Commission, la personne victime peut dire, elle
est crue.

Le sablier de la justice restaurative symbolise le
temps du huit clos, de la confidentialité, du temps
offert sans compter, tout cela est possible parce qu’il
y a un accueil et un cadre.

Alors a la Commission, nous prenons aussi notre
sablier, cette temporalité qui permet non pas un
empilement de séances mais une progression dans

la transformation de I’étre de la personne victime.
L’enfant abusé toujours présent au fin fond de la
personne victime, qu’elle a dii protéger pendant
cinquante ans peut grandir maintenant et s’unifier a
la personne adulte qu’elle est pleinement.

Le syndrome du Quai de la Gare me disait une
personne victime ; enfant abusé, il était toujours
en décalage, toujours a coté, toujours en retard,
terriblement seul, loupant tous les trains, et bien
suir, de sa faute, pétrifié de honte.

Alors, oui, Personne victime, vous avez raison quand
vous m’écrivez ces lignes :

«Vous me confirmez que le vécu d’étrangeté pour mon
corps n’était pas un signe de folie, vous me confirmez
que je fus victime sur mon corps et dans mon dme, et
non coupable d’inventions. Je n’imaginais pas a quel
point cela me soulagerait. Cela me donne la parole, je
n’ai plus a la prendre dans Ueffort, elle m’est redonnée.
Aujourd’hui je n’ai plus peur. »

En résumé, comment adapter la justice restaurative
au travail de la CRR ?

La CRR s’inspire de cing grands principes de la
justice restaurative.

I1y a un déplacement des centres de gravité,

il s’agit de passer de I’auteur a la victime. De

méme que I’on va passer de « Que vaut le crime ? »

a «Quels sont les besoins de la victime ?». Dans
I’accompagnement de la relation d’aide, il y a

deux reperes au sens large, I’accueil et le cadre,

et un curseur. Le Commissaire va mettre tantot

son curseur sur I’accueil, tantot sur le cadre, en
fonction de la personne. Au début de I’action de la
CRR, on va pousser le curseur a fond sur I’accueil,
tout en mettant du cadre : explications de qui nous
sommes, du chemin a entreprendre et de ses jalons.
L’accueil, c’est le partage de paroles: aider a dire
I’'innommable, aider 8 nommer, mettre en confiance,
créer un lien authentique. Nous sommes dans la
reconnaissance de la personne victime : on est dans
I’écoute, dans le soutien inconditionnel.

Le préjudice concerne I’étre et non I’avoir. A la
CRR, nous ne sommes pas axés principalement

sur le quantifiable. I’élaboration en constante
évolution du document d’Aide a I’évaluation de la
gravité des violences et de leurs conséquences et a
la formulation des demandes de réparation permet
de réfléchir a sa vie passée et sur les conséquences,
mais aussi et trés fortement a celles d’aujourd’hui.
Le préjudice est fondamentalement intérieur, tres
variable d’une personne a ’autre.

Permettre a la personne de sortir de ce terrible
sentiment de honte ; Vincent de Gaulejac, dans son
livre « Les sources de la honte » exprime clairement ce
sentiment page 19.

«Lorsqu’on est habité par la honte, on se sent

Q,



inutile, incompris, dévalorisé et seul. On cherche a la
dissimuler a tout prix. On est peu enclin a raconter son
expérience. On pense que cela ne sert a rien, que sa
propre existence est vide et sans intérét. Le silence et le
repli sur soi sont des symptomes de ce sentiment mélé
d’impuissance et de perte de confiance. L'intervention
d’un tiers est alors nécessaire pour éveiller une parole
et se libérer de la souffrance enfouie au fond de soi-
méme.»

Aprés la Recommandation, il y a Réparation plutot
que sanction.

Antoine Garapon pose le défi: «Les violences
sexuelles provoquent un empéchement d’étre ; comment
réparer lirréparable ? Comment réparer une vie
dévastée ? Comment réparer 'empéchement d’étre ? ».
Nous sommes la dans la réparation restaurative.

Par une mise en mouvement de la personne, par
une restauration de son intime, avec des actes
posés, des paroles posées, avec des écrits posés :

par l'utilisation de mots lourds, vrais, précis, clairs,
directs ; par un questionnement a utiliser pour la
personne questionnée et non pas une question

pour le questionneur, par des « que voulez-vous dire
VRAIMENT ?» on pourra essayer d’aider a restaurer
I’Etre.

Par cette dynamique, la terrible souffrance des
personnes victimes, qu’est le syndrome d’occupation
intérieure pourra étre combattu. Ce sentiment
mortifére du «ressentiment » qui, comme I’évoque

la philosophe Cynthia Fleury, se caractérise souvent
par une non-réaction, une renonciation a réagir,

un gardé pour soi, sera mis en conscience par la
parole libérée, la confiance et les échanges avec les
Commissaires et ouvrira vers une reconstruction
possible de I’avenir.

Reconstruction de I’avenir, nous I’avons vu,

le passage de personnes victimes a personnes
témoins montre que des personnes se sont mises

en mouvement. La dynamique peut s’opérer et
atteindre un point de bascule, une mutation peut se
faire grace a une action commune victime - auteur
(congrégation)-tiers (CRR). Une personne,
subissant de grandes violences pendant son enfance
et son adolescence me disait qu’elle ne s’est sentie
«victime» uniquement quand elle a été crue, donc
jeune adulte, quand elle a pu parler; car avant, ce
qu’elle vivait était «la vie normale ». Apres avoir
parlé, été crue, avoir pris conscience de sa situation,
elle est devenue victime, alors elle a pu a son tour
témoigner pour les autres , passer de victime a
témoin.

La présence du tiers, sécurisante, libératrice
permet a la personne de donner son grain de sable,
permet de décharger son sac a dos, permet de sortir
de son isolement, permet de faire grandir I’enfant
abusé qui est en soi, permet de sortir et de partager
un peu de son Tchernobyl intérieur.

Chiffres clés
de la CRR

Aw 1 septembre 2023

771

Nombre de saisines

o042

Nombre de demandes
déja instruites

229

Nombre de demandes en cours
d’'instruction

278

Recommandations émises

203

Protocoles signés

10M

Montant total des recommandations
émises

35 900€

Montant moyen des recommandations

7

Demandes de réexamen




Chiffres clés
de la CRR

Aw 1 septembre 2023

Profil des personnes victimes
que saisissent la CRR

90%

des personnes victimes ont plus
de 50 ans

88%

des agressions ont été commises entre
1950 et 1980

84%

des victimes étaient mineures au moment
des faits
e 70% hommes et 30% femmes

e 48% des victimes avaient moins de
12 ans

e 59% des faits ont eu lieu dans des
écoles

16%

des victimes étaient majeures dites
«vulnérables » au moment des faits

e 80% de femmes et 20%
d’hommes

Personnes mzses en cause

Les personnes mises en cause sont a

990/0 des hommes

740/0 sont décédés

Guillaume Monod

Psychiatre, pédopsychiatre, docteur en
philosophie, spécialisé en éthique médicale
et membre de la CRR

La reconnaissance et la réparation d’une faute commise par
une personne ou une institution nécessitent que quelqu’un
accepte de prendre la responsabilité de I’acte. Pourquoi, malgré
la bonne volonté évidente de celles et ceux qui acceptent cette
charge, est-il si difficile d’assumer une telle responsabilité ?

Différentes peurs peuvent ’expliquer. Tout d’abord, la peur de
passer pour le complice de ’auteur. Ensuite, celle de devenir le
débiteur d’une dette impossible a rembourser. Plus menacante,
la peur de trahir en promettant plus que ce qu’il n’est possible
de donner. Ou encore de devenir le bouc émissaire de la victime
et de I'institution. Enfin, la peur de véhiculer la contamination
de la souillure du péché. Mais au-dela de ces raisons, réelles
bien que contingentes, la véritable peur d’étre responsable est
de devoir répondre aux questions posées par I’acte.

Etre responsable, c’est répondre a des questions fondamen-
tales. Pourquoi une personne ou une institution qui devait faire
le bien a fait le mal ? Quelle est I’origine du mal et sa nature?
Le péché est-il la cause ou la conséquence de I’acte ? Répondre,
c’est aussi soulever la question de la nature du lien de I’indivi-
du avec I'institution : celui qui répond est-il I’égal des autres ?
est-il leur serviteur ? Et qu’est-ce que cela dit-il de la place

de la victime ? Est-elle une personne a aider ? Une charge a
assumer ? Un mauvais souvenir a oublier ? La peur provoquée
par la responsabilité n’est pas tant celle de devoir répondre

a ces questions si difficiles que de ne pas pouvoir donner des
réponses satisfaisantes.

Une telle responsabilité est un examen de conscience qui nous
force a nous poser la question de notre propre capacité a faire
le mal, aussi bien par action que par omission. Cette difficulté
nous met face a la peur que nous ne sommes pas a la hauteur
de ce que nous souhaitons, ou que nous croyons, étre ; a la peur
de devoir expliquer et justifier les mensonges que nous faisons
aux personnes concernées, et, bien plus douloureux, ceux que
nous nous faisons a nous-méme. Faire le bien ne se limite pas a
ne pas faire le mal, mais exige aussi que nous fassions tous nos
efforts pour ’en empécher. Et c’est 1a qu’est la peur ultime de
la responsabilité. Elle nous force a affronter notre vulnérabilité
et nos faiblesses morales et spirituelles face au mal.

Pourtant, étre responsable est une épreuve qui est aussi

sa propre récompense. Selon les mots de Blaise Pascal, «la
grandeur de ’homme est grande en ce qu’il se connait misérable ».
Le choix de faire face a cette épreuve témoigne a nous-méme
et aux autres la véritable nature de notre caractére. Assumer
une telle responsabilité, affronter avec courage et sincérité
les réponses qui soulignent notre misere, c’est reconnaitre
nos mensonges et nos faiblesses, mais aussi affirmer notre
grandeur et notre dignité. Et cette exigence morale a ’égard
de nous-méme favorise de surcroit la reconnaissance et la
réparation de la personne a qui ’on se doit de répondre.

2
a9



Rencontre

avec Jean-Marie de Bourqueney, pasteur, directeur de

I'hebdomadaire Réforme

Vous étes a la fois pasteur, pére de famille, directeur
du journal Réforme, en quoi et comment cette question
des abus et crimes sexuels en Eglise vous interpelle ?

Tout d’abord je dirais que ¢a me touche comme tout

le monde parce qu’on a découvert un monde qu’on
ignorait, que I’on est sorti d’un seul coup d’un grand
silence et qu’il y a 1a quelque chose d’extrémement
troublant. Un traumatisme. Notre société a été capable
de taire des choses pendant des siécles, en tout cas

des décennies, de cacher ces crimes ou abus, de mettre
de c6té ou de ne pas vouloir voir les mécanismes et
systemes qui favorisaient ce genre de dérapages, voire
de crimes.

Cela m’a touché personnellement aussi. Je n’ai pas été
victime d’abus ou de harcélement, mais comme pasteur
de paroisse j’ai eu a gérer une affaire de pédophilie. Je
connaissais ’auteur, une personne apparemment bien
sous tous rapports, un notable comme on pourrait dire,
qui fut pris en flagrant délit et dont on a découvert qu’il
avait déja fait une multitude de victimes. Nous tous,

au sein de notre paroisse, ici une église protestante,
n’avions rien vu, ni non plus les autres parties
prenantes des lieux (associatifs et autres) dans lesquels
cette personne avait d’autres engagements et avait
commis d’autres crimes.

En disant cela je voudrais pointer quelque chose
d’important : aujourd’hui, on parle - et il faut en

parler - de ce qui s’est passé dans I’Eglise catholique,

et C’est un traumatisme - je le sais, je le comprends et

je le partage -, et je vois bien le chaos spécifique pour
I’Eglise catholique que la découverte de ces crimes a

une telle échelle a engendré, mais il faut relever que I'on
réalise aussi que ce n’est pas la spécificité de I'Eglise
catholique mais un mal qui touche toutes les institutions
- associations sportives, colonies de vacances, école,
famille aussi -, ce sont tous les milieux, je dis bien

tous les milieux en contact avec les enfants qui sont
affectés par cette question des abus sexuels. Et si 'Eglise
protestante a été sans doute moins affectée par cela-
mais j’y reviendrai — elle n’y a pas échappé non plus.

Quant au harcelement - et pas que sexuel - il a cours
évidemment aussi dans toutes les institutions y compris
en entreprise bien str. Et méme en famille, notamment
les violences faites aux femmes.

D’une certaine maniere le surgissement de toutes ces
violences fait résonner en moi le mot d’apocalypse.

Pas comme fin du monde mais comme dévoilement.
Dévoilement de quelque chose que ’on ne soupconnait
pas, en tout cas pas d’une telle ampleur.

Nous, protestants, avons pu dire ou penser parfois — et
parfois par anticatholicisme un peu primaire — que cette
crise d’une telle étendue au sein de I’Eglise catholique
était liée uniquement a la question du célibat des
prétres, mais ce n’est pas si simple.

Bien s{ir, nous ne sommes pas soumis a cette régle si
je puis dire, hommes et femmes pasteurs peuvent se
marier - petite parenthése d’ailleurs, il y eu un temps
dans le monde protestant ot il y avait une petite
pression sociale a voir les pasteurs se marier pour ne pas
ressembler a des curés... - et on a souvent cru que cette
question du mariage des clercs devait étre abordée par
’Eglise catholique. Mais je crois qu’elle est beaucoup
plus complexe, on ne peut pas y répondre simplement
et elle n’emporte pas toutes les raisons des problémes
d’abus.

J’avais beaucoup travaillé avec des théologiens
catholiques, lorsque j’étais a Bruxelles, sur ces
questions-la. Le débat sur le célibat des prétres revenait
souvent. Mais revenons au cas de cet homme marié que
j’évoquais tout a I’heure. On voyait bien que le célibat
n’était pas que le seul probléme ou facteur. C’est sans
doute une erreur de relier principalement les crimes

en Eglise a la question du célibat des prétres ou des
religieux. Néanmoins, certains pensent qu’en imposant
le célibat, en en faisant la norme, on peut générer des
frustrations. C’est sans doute vrai mais on ne peut se
contenter de cette réalité comme seule explication.

Pour revenir au monde protestant, notre Eglise c’est
vrai a sans doute été moins touchée, en tout cas pas de
maniére systémique comme I’Eglise catholique, dont la
structure et le cléricalisme ont créé les conditions d’un
systeme, parce que nous ne sommes pas organisés de la
méme maniere.

Mais il y a sans doute aussi quelque chose qui tient
a I’essence méme de notre théologie, de notre
compréhension de ce qui fait Eglise. Le pasteur, la
pasteure, et plus largement les responsables de nos
églises et paroisses ne sont pas, si je peux dire, au-
dessus des autres. IIs n’ont pas un réel pouvoir.

Ils ont une autorité. ’aime bien évoquer le professeur
André Gounelle, mon maitre a penser, qui rappelait que
I'une des étymologies du mot autorité venait de auteur.
Lautorité c’est rendre Uautre auteur de sa propre vie.
Alors le pasteur n’est pas un homme de pouvoir mais un
passeur.

Le pasteur a une autorité donc mais n’a pas un pouvoir.
On touche la la question du cléricalisme. Tant d’abus

a



ont pris racine dans la sacralisation de la figure du
prétre. Chez les protestants dans notre Eglise et ca
C’est évidemment central, depuis le 16¢ siécle, depuis la
réforme protestante, c’est le sacerdoce universel. Ainsi,
le pasteur a une responsabilité, il a ce qu’on appelle un
ministere, mais ce n’est pas lui qui dirige 1’église locale,
la paroisse. Sauf dans des circonstances occasionnelles,
il n’est plus statutairement président du Conseil.

Donc ce n’est pas lui qui a le pouvoir. Pour donner un
exemple trés simple, le pasteur n’a le monopole de

rien du tout dans notre Eglise. C’est-a-dire qu’un non
pasteur - et nous sommes tous laics dans notre Eglise -
peut célébrer un baptéme, un mariage, des obséques, un
culte, a condition d’étre formé.

Chez nous le pouvoir est pensé de maniere collective. Je
pense que ¢a peut nous prémunir d’un certain nombre
de risques. Néanmoins, la figure du pasteur est la. Je
peux en parler pour moi-méme et j’ai méme été mariée
avec une pasteure ! Le pasteur est donc tout de méme
une figure tutélaire ; comme un enseignant, comme

un entraineur de sport, un animateur de colo. Etre
conscient de cela est important.

Je I’ai ressenti moi comme jeune pasteur, j’ai commencé
a 24 ans, je me rendais compte a 24, 25, 26, 27 ans que
j’étais une figure pour des gens et je ne mesurais pas que
j’avais en fait réellement et sans le savoir un pouvoir et
que j’aurais tres bien pu, si je puis dire, faire changer
d’avis quelqu’un ou lui faire faire ce qu’il ne voulait
pas, ce qui est le propre de la perversion. Et je m’en

suis rendu compte alors. Heureusement je fais partie
d’une génération qui a pu suivre des enseignements et
formations en psychologie. J’ai été formé a la faculté de
Montpellier et ca m’a beaucoup aidé. Cela m’a montré
peut-étre mes propres limites, mes propres risques. Se
dire, voila, dans certaines attitudes, dans des situations,
des entretiens, ¢ca m’a montré que je pouvais avoir non
seulement des défauts mais des failles et que je pouvais
sans le savoir, comme le dit Paul, -Je fais le mal que je

ne sais pas — faire du mal en tant que figure tutélaire de
pasteur.

La Bible le dit trés bien nous sommes faillibles. Le mot
de péché est culpabilisant mais je I’aime bien. Mais
j’utilise souvent plutot la formule «Je vous invite a
confesser devant Dieu notre fragilité ». Nous sommes tous
potentiellement pécheurs car nous sommes fragiles.

Bon évidemment on peut tout a fait avoir une vision
tres différente de tout ce que je viens de dire et qui

est et en toute honnéteté trés protestant. Et on peut
évidemment avoir une compréhension parfaitement
catholique du ministére presbytéral, du ministére de
prétre, sans pour autant le sacraliser mais je pense qu’il
y a une vraie réflexion théologique a avoir sur cette
question de la figure, du pouvoir, etc

On a eu si longtemps, et encore, une vision du Dieu
pére, cet anthropomorphisme qui a construit la figure
d’un Dieu paternel voire grand-paternel, paternaliste
méme ou tout puissant. On a exagéré tout cela. La
peinture, les arts ne nous ont pas aidé non plus au fil
des siecles dans les représentations de I’image de Dieu.

Cette théologie d’un Dieu qui peut tout faire, et donc
d’un Peére/prétre qui peut tout faire ou tout faire faire
a entrainé une grande confusion. C’est I’un des leviers
qui a permis aux auteurs d’abus de manipuler leurs
victimes.

I1 faut repenser les choses selon moi sur 3 domaines: la
formation - initiale et continue, I’approfondissement
théologique de notre ministére et la question de
I'institution.

Comment faire pour que I’institution protége d’abord
les victimes avant de vouloir se protéger? C’est la
grande question. Toute institution qu’elle qu’en soit sa
nature a tendance a vouloir se protéger et peut-étre a
masquer des choses.

Cela pose aussi la question de la transparence. Ou
plutot - la transparence est mise a toutes les sauces et
si tout était transparent ce serait invivable - la question
de la clarté.

I1y a une vraie question pour I’Eglise catholique, sur
son organisation, etc, et je ne vais pas revenir la-dessus
et ce n’est pas a moi de le faire d’autant que cette
question existe dans toutes les religions.

Elle se pose aussi dans notre Eglise protestante.

Chez les réformés on était parfois naifs ou méme, reste
d’anticatholicisme..., on a pu se dire bah ce n’est pas
étonnant, c’est les cathos, chez nous jamais évidemment,
on est tellement parfaits... etc.

Et bien non.

Dans les Eglises de la mouvance évangélique, a laquelle
je n’appartiens pas, ou le pasteur a une figure d’autorité
absolue et bien, curieusement les Eglises évangéliques
se sont saisies de ces questions de crimes et d’abus
sexuels avant nous. Ils ont pointé du doigt, ils ont dit,
oui la il y a un probleme qu’il faudrait qu’on réegle. Et
ils ont ouvert toute une réflexion, posé des mécanismes
de lutte contre les dérives et des formations de
prévention. Maintenant la Fédération Protestante de
France qui rassemble beaucoup d’Eglises protestantes
en France s’est saisie a son tour de ce sujet, a produit
non seulement un texte mais des propositions de
formation ; donc les choses avancent aussi.

Il y a la question des crimes et abus sexuels bien sir - et
nous en avons parlé dans notre journal Réforme. Cela
nous a parfois valu les reproches de certains. Mais il y
a aussi les situations de harcelement moral, que ce soit
le fait de laics ou de pasteurs, et sur des laics ou des
pasteurs d’ailleurs. Oui, cela existe tres concréetement
dans notre Eglise, comme dans n’importe quelle
association. J’ai méme I’impression que le harcélement
se développe de plus en plus. On peut invoquer les
causes assez classiques telles que I’'importance des
réseaux sociaux mais il est bon que nous, Eglises, y
soyons attentifs. Je veux saluer I’initiative récente de
la CRCF (Conférence des responsables de cultes en
France), qui vient d’engager un dialogue crucial sur

les violences sexuelles et la responsabilité religieuse.

2\
a2



Elle signe une véritable prise de conscience et un
engagement a agir.

Les femmes ont contraint notre Eglise a se
décléricaliser, elles ont obligé nos Eglises a s’ouvrir.

11 aura fallu des siécles pour que le protestantisme
donne aux femmes la place qu’elles ont aujourd’hui,
des siecles pour que s’établisse le sacerdoce universel
proné par Luther et Calvin. La 1ére femme pasteure

en France fut Elisabeth Schmidt dans les années 60...
C’est seulement depuis 68 officiellement que I’on a des
pasteures femmes dans notre Eglise.

Et longtemps il convenait que les pasteures demeurent
célibataires...

Je constate combien la place accrue des femmes

dans notre Eglise a bouleversé les choses. Elles ont
transformé ’expérience pastorale, contribué fortement
a la notion de service plus que de pouvoir.

Le role de la CRR est trés important.

Je suis de la génération qui a vu Mandela a I’ceuvre.

Ce que Mandela et Desmond Tutu ont fait m’a
bouleversé. Le fait de libérer la parole des victimes est
déterminant. C’est essentiel. La méthode de la CRR est
trés bienvenue. Dans d’autres situations, je pense a des
attentats ou des catastrophes, on installe rapidement
des cellules d’accompagnement psychologique et on
essaie de libérer la parole. C’est trés important de le
faire dans I’instant mais c’est encore plus nécessaire
sur le long terme. La CRR permet de remonter le fil

du temps, de repousser les mécanismes d’oubli, de
refoulement.

Je suis sensible a ce que la CRR ne convoque pas
I’expression du pardon des victimes aux auteurs de
crimes ou d’abus. J’ai d’ailleurs travaillé naguere, au
Havre, avec une religieuse catholique, sceur auxiliatrice,
cette question du pardon. Son pére avait été assassiné.
Elle n’avait pas pardonné au meurtrier de son pére.
Longtemps apreés il lui demanda de venir le voir en
détention. Elle lui avait pardonné. Mais disait n’avoir
pu le faire qu’au terme d’un trés long processus, que

le pardon n’était pas une éponge magique qui effacait
le mal et qu’elle n’avait pas de position universelle sur
cette question.

Le pardon n’est pas I’oubli. En tant que pasteur je n’ai
jamais demandé a une victime de pardonner. Aimer ses
ennemis c’est autre chose. Cela prouve d’ailleurs qu’on
peut avoir des ennemis... Le pardon est un choix. Et

je trouve fort bienvenu que la CRR n’impose jamais le
pardon des victimes.

Ce tiers-lieu de justice est nécessaire. Il doit demeurer.
11y a tant a faire encore pour aider les victimes.




Une question a...

Florence Krieg, membre de la CRR

Face au désastre...
... Ressources, mouvements intérieurs et
interrogations

Apreés 30 ans en tant qu’ingénieur au service de la
transformation numérique des processus de la justice
judiciaire et une reconversion comme «psy» il y a

10 ans, ceuvrer a cette autre forme de justice qu’est
la justice restaurative au sein de la Commission
Reconnaissance et Réparation a pour moi un gott
d’unité.

Face au désastre, a tant de vies abimées, parfois
méme saccagées par les violences sexuelles, nous
sommes 13, avec les personnes qui en ont été
victimes : accueillir et accompagner pas a pas ces
personnes dans I’émergence de leur récit de vie

et dans la prise de conscience de ce qui pourrait
étre réparateur pour elles ; accompagner aussi les
supérieurs de congrégations dans la réception de
ce récit et les pas qu’ils font pour apaiser un peu la
souffrance des personnes victimes.

Pour cela, nous avons besoin de beaucoup de
ressources. Lappartenance au collectif qu’est la
commission est précieuse : le cadre posé par la

CRR, I’appui du bindome, les moments d’humanité
partagés entre membres, I’aide de Valentine Biick, les
échanges de pratiques, la supervision et la formation,
le partage lors des séances de formation consultative,
les réflexions sur la forme de justice restaurative que
nous mettons en oeuvre... je trouve trés savoureux

et enrichissant de travailler ainsi avec des personnes
aux parcours variés, d’avancer ensemble avec nos
points de vue différents.

Et puis, ce qui fait ressource, pour me tenir la, au
bord de la scéne de désastre avec la personne victime,
c’est le lien d’humanité tissé avec elle. Nous sommes
ensemble, le lien fait soutien pour moi, elle nous

dit qu’il fait soutien pour elle aussi. Elle peut ainsi
élaborer sur ce qui lui est arrivé, un pied dans la scéne
du passé, un pied dans le présent avec nous.

Ce que je trouve le plus difficile, c’est quand la
personne présente des traits de personnalité
paranoiaque et qu’elle nous prend, la CRR, le
bindme ou moi comme cible de sa colére, de son
dégott, de son sentiment de persécution. J’ai pu
craindre d’aller au contact de ces personnes, il m’est
arrivé de ressentir de I’impuissance, un sentiment
d’échec. Les paroles de notre superviseure m’aident
a dépasser cette difficulté «sa colére lui permet de se
défendre de Ueffondrement ; il avait peut-étre besoin
de vous mettre en échec; c’était peut-étre important

pour lui de reprendre la main ; c’est lui qui a décidé de
stopper le processus ».

Aprés 1 an comme membre de la CRR, j’ai envie

de dire mon émerveillement pour beaucoup de
personnes rencontrées, pour I’énergie qu’elles
déploient pour vivre, malgré tout : qu’elles soient
abattues, fragiles émotionnellement ou habitées

par la rage, qu’elles aient réussi a mettre cette
énergie au service du développement de leurs
facultés intellectuelles ou de leur créativité. Mais

j’ai aussi envie de dire ma colere : il faut qu’ils soient
conscients des dégats terribles qu’ils font dans la vie
de tant de victimes ceux qui agissent ou ont agi leurs
pulsions sexuelles, et ceux qui se taisent et couvrent
de tels faits ! Elle ne bouge pas beaucoup I’Eglise
catholique : quelle réception par les évéques en mars
2023 du résultat des 9 groupes de travail ?!

J’ai par ailleurs envie de partager deux de mes

interrogations :
« Tout d’abord sur la justesse de la clause
de renonciation a agir dans le protocole de
reconnaissance et de réparation ; j’en vois bien
I’intérét pour les congrégations mais est-ce juste
pour la personne abusée ? Ne plus rien attendre de
la congrégation, dépasser le statut de victime, c’est
un bien bel objectif mais les personnes souvent
n’en sont pas 1a ; une personne accompagnée
I’a refusée «moi, les faits que j’ai subi sont trop
graves » ; «dans cette affaire, je ne veux pas baisser
mon froc» ; «il y a un coté solde de tout compte »;
lors de la rencontre avec la congrégation, cela a
été ’occasion pour moi de proposer aux personnes
présentes de prendre le temps d’entendre ce
«non» et a la personne victime de sentir que son
«non » était accueilli ; quelques semaines plus
tard, le supérieur de la congrégation étant resté
silencieux sur la possibilité de supprimer cette
clause, la personne a trouvé une autre maniére
d’exprimer son désaccord en indiquant dans le
protocole qu’«il considére que justice ne Iui sera
jamais rendue ». Créativité encore de la personne,
actrice du processus de réparation.

« Sur la posture d’accompagnement de ces
personnes abusées, et plus particuliéerement

de celles qui ont été/sont sous emprise : m’est
apparue la nécessité d’avoir une extréme vigilance
pour ne pas reproduire I’abus/I’emprise dans
notre relation; comment proposer sans imposer
un récit (dans la recommandation) quand la
personne ne sait pas dire ce qui lui convient ?
Comment construire avec elle une rencontre avec
la congrégation ?

I
&/



Témoignages

de victimes accompagnées
par la CRR

«Je ne serais pas allé au bout du parcours jusqu’a
cette date sans vous. Ma ferveur d’enfant m’a été
rendue... ’aspire maintenant a participer a faire
croitre I’esprit d’enfance dans L’Eglise et autour
de moi, avec mon épouse. »

« J’ai pris connaissance et lu et relu avec
attention le rapport de la C.R.R. que vous m’avez
fait parvenir. Je n’ai rien a rajouter et je souscris
entiérement aux conclusions dictées par la C.R.R.
J’en profite pour vous remercier sincérement
pour votre capacité d’écoute et d’empathie. Vous
n’imaginez pas le bien que cela m’a procuré de
pouvoir me libérer de ce fardeau que je portais
depuis 60 ans. »

«Je retiens que le processus initié il y a plus d’un
an avec la Commission de Reconnaissance et
Réparation de la CORREF a été un long chemin,
difficile a traverser. Cela a été compliqué et
bouleversant de ressasser et mettre des mots sur
des sentiments, des impacts parfois sous-estimés
et pourtant tellement présents dans ma vie. Je
veux désormais avancer en paix. Le protocole tel
qu’il a été suggéré et rédigé avec I’aide de la CRR
est une réponse et une aide a cela et je remercie
la commissaire qui m’a accompagné tout
particuliérement. »




Libres propos

par Pére Pierre Lambert, o.p.

Notre corps.

Lémerveillement devant toute la richesse de ’esprit
humain entraine parfois, chez certaines personnes,
une ignorance ou un désintérét de leur corps. En
n’étant attentifs qu’a ce qui en elles est esprit, elles
laissent en jachére ce qui est matiére. Mais alors les
mauvaises herbes ne manquent pas... Il ne s’agit
pas ici de refaire un traité du corps humain, mais de
rappeler quelques vérités simples parfois oubliées.

L’origine de notre corps.

De fagon habituelle, nous désignons sous le nom
de corps ce qui en nous a eu un commencement et
aura une fin. Nous appelons ame ’autre partie de
nous-méme. Alors que nous ne connaissons pas
l’origine de notre dme, ’origine de notre corps nous
est connue, tout en étant marquée par le hasard. Ce
hasard constitue le fondement de I’autonomie de
chaque personne!!,

Notre corps a commencé d’exister lors de I'union

de deux cellules vivantes et s’est développé grace
aux trois milliards et demi d’informations présentes
sur les vingt-trois chromosomes de chaque cellule
initiale. Réunis dans le noyau de cette nouvelle
cellule, il leur faut s’ajuster un a un, en tenant
compte de leur spécificité. Cet assemblage, a
I’intérieur du noyau, dure environ six heures 2.

Par ailleurs, de méme que chaque ame est unique,
de méme le corps humain, tout en étant défini par
les chromosomes recus de ses géniteurs, constitue
un étre unique. Car notre identité corporelle n’est
pas déterminée d’abord par la matiere qui est

en nous mais par I’assemblage spécifique de nos
chromosomes.

En ce qui concerne la personne du Christ, jusqu’a
une période récente, les théologiens ignoraient
I’apport propre de la mére dans la conception du
corps humain® et n’avaient comme repére que la
maternité virginale de la Vierge Marie. Pour eux la
structure initiale du corps du Christ venait donc
totalement de Dieu. Le Christ était considéré comme
appartenant a ’humanité grace a ce qu’il avait regu
dans le sein de la Vierge Marie.

Il n’est plus possible, comme ce fut le cas jusqu’a
une période récente, de considérer que 'unité de
I’espece humaine est fondée sur la matiére qui est
en nous. De nombreuses observations ont montré
qu’il existait un renouvellement permanent de nos
composantes matérielles. Selon ces observations,

sur une période de sept ans, toutes les composantes
de notre corps sont éliminées et remplacés par
d’autres. Notre appartenance a I’espece humaine

et notre identité personnelle sont déterminées

par nos chromosomes dont la structure est fixée
dés la conception quelle que soit la matiére qui les
constitue.

Les théologiens contemporains n’ont pas encore,
semble-t-il, élaboré une théologie de I’'Incarnation
qui tienne compte des connaissances actuelles

du corps humain. I convient cependant de garder
I’essentiel : De méme que chacun d’entre nous est,
par son corps, membre de I’espéce humaine, de
méme le Christ, en prenant un corps, est devenu
solidaire de notre humanité.

Notre corps recoit ce qui est nécessaire pour
vivre.

Notre corps est avant tout, des le sein maternel, le
lieu de contact et d’ouverture avec le monde qui
nous entoure. Par lui nous recevons ce qui nous
est nécessaire pour continuer d’exister et surtout
pour construire a la fois notre corps et notre esprit.
L’adage des penseurs du Moyen-Age : « Il n’y a rien
dans l'intelligence qui ne soit d’abord dans les sens »
correspond a cette réalité. Mais il est possible que
notre ame regoive elle-aussi des informations “,
cependant cet apport reste aléatoire et incertain.
Alors qu’il nous est possible de percevoir, en grande
partie, ce qui entre dans notre corps.

1 Cf. article de Henri Atlan : Education, éthique et vérité, dans la
Lettre du Comité Consultatif National d’ Ethique pour les Sciences

de la Vie et de la Santé, n°26, mars 1992, page 9.

12l Comme aumonier national, de 1987 a 1994, du Centre Catho-
lique des Médecins Francais (C.C.M.F.) et du Centre Chrétien des
Sages-Femmes (C.C.S.F.), j’ai participé a de nombreux congres et
colloques ot ces questions ont été débattues, et rencontré person-

nellement tel ou tel chercheur.

B Le role de 'ovule dans la formation d’un embryon n’a été recon-
nu par la science qu’en 1830. Les observations du Docteur Ogino
ont été publiées au début du 20e siecle. Jusqu’alors, dans la pensée
commune, la femme était considérée comme une terre oi I’homme

semait sa graine. Cf. Psaume 139, 15 ; Job 1,21 ; Siracide 40,1.

4 Ainsi dans le livre de Job : « Pourtant Dieu parle d’abord d’une
maniere et puis d’une autre, mais ’on n’y prend pas garde ; dans le
songe, la vision nocturne, lorsqu’une torpeur accable les humains,

endormis sur leur couche » Chapitre 33, verset 14-15.

@



Ce qui est recu par notre corps est absolument
nécessaire a la vie, en étre privé entraine des
conséquences irréparables. Ainsi notre cerveau,
malgré ses milliards de cellules, est incapable de se
structurer et se développer sans ’apport d’éléments
matériels et immatériels. Des faits survenus dans
divers pays, a diverses époques, ont mis en évidence
les conséquences irréversibles sur le développement
provoquées par I’absence chez des enfants de toute
relation avec d’autres personnes. Méme des gestes
simples et presque innés, telle que la marche,
exigent pour se construire une intervention venant
de I’extérieur®. La quasi-totalité de nos conduites et
de nos comportements, comme la lecture, I’écriture,
la vie en société ou la vie spirituelle, se construisent
par ce que nous recevons dans le corps.

Notre corps est aussi nécessaire dans notre vie
spirituelle. Son importance apparait de fagon
évidente lors du baptéme d’un jeune enfant. Le
sacrement agit sur lui par la seule présence de son
corps. Il n’aura connaissance de ce que le baptéme
a réalisé en lui que lorsqu’il lui sera possible de le
comprendre. La présence de personnes en situation
de responsabilité avec le baptisé peut faire défaut.
Dans le cas de nouveaux-nés en danger de mort, de
nombreux enfants ont été baptisés par une sage-
femme qui n’avait aucun lien familial avec le bébé.

De méme, dans I’Eucharistie, le Christ vient en
nous sous les apparences du pain et de vin, il existe
ainsi un lien direct entre lui et notre corps. Il arrive,
dans certains cas, que nous ressentions ce lien.

Un prétre qui vivait au milieu de musulmans avait
décidé d’observer le jeline du ramadan (qui a son
origine chez les moines égyptiens) en lui donnant
un sens chrétien. Il célébrait donc I’Eucharistie au
moment du coucher du soleil, en n’ayant rien mangé
ni bu depuis plus de vingt heures. Au moment de la
communion, il fit alors ’expérience que son corps
avait physiquement faim et soif du Corps et du
Sang du Christ. Il existe d’ailleurs dans la liturgie
quelques affirmations de ce lien de I’Eucharistie
avec notre corps©.

Notre corps qu’il faut maitriser.

Tous ceux pour qui I’esprit est important, en
particulier les responsables religieux, attirent notre
attention sur le danger d’étre dominés par notre
corps et sur la nécessité de le maitriser. Dans ce
domaine, il existe ainsi un grand nombre de lois,
regles, conseils, commandements, qui ont pour objet
notre corps et ses diverses activités. En particulier
les prescriptions concernant les pratiques de
purification et I’interdiction de certains aliments.
Ces pratiques ont été dénoncées par le Christ ..

Lapotre saint Paul, dans sa premiére lettre aux
chrétiens de Corinthe, insiste sur la nécessité d’une
conduite rigoureuse a ’égard de son corps: «Je
traite durement mon corps et le tiens assujetti, de peur
qu’apreés avoir proclamé le message aux autres, je ne
sois moi-méme éliminé» (1 Corinthiens 9,27). Cette

conduite a son origine dans le lien entre Dieu et le
corps des chrétiens. Dans cette méme lettre il leur
demande de glorifier Dieu dans leur corps parce

que Dieu en a pris possession : « Ou bien ne savez-
vous pas que votre corps est le temple du Saint-Esprit
qui est en vous et qui vous vient de Dieu, et que vous

ne vous appartenez pas ? Quelqu’un a payé le prix de
votre rachat. Glorifiez donc Dieu dans votre corps» (1
Co. 6,19-20). Par la suite, cette démarche de glorifier
Dieu a été considérée par certains chrétiens comme
ne pouvant pas étre accomplie seulement par

notre corps mais aussi par notre esprit, ils ont donc
complété le texte de saint Paul : « Glorifiez donc Dieu
dans votre corps et dans votre esprit, qui appartiennent
a Dieu» (1 Co. 6,20). Ce qui, en lui associant I’esprit,
diminue I’'importance du corps .

Pour saint Paul nos corps sont marqués par la
basse condition qui est la n6tre maintenant!®.
Dans la lettre aux Galates, il fait mention que «ce
fut a l’occasion d’une maladie que je vous ai pour la
premiére fois annoncé I’Evangile ; et si éprouvant pour
vous que fut mon corps, vous n’avez montré ni dédain,
ni dégoiit » (Galates 4,13-14). Et dans la deuxiéme
lettre aux Corinthiens saint Paul reconnait la
présence dans sa chair d’une écharde, un ange de
Satan chargé de le frapper (2 Co.12,7). Dans cette
méme lettre saint Paul met une différence entre
notre corps terrestre qui sera détruit et le corps
éternel et non fait de main d’homme qui nous est
préparé dans le ciel (2 Co. 5,1).

551 Au début du 20e siécle, au nord de I’Inde, un garcon agé d’envi-

ron 14 ans a été découvert au milieu d’animaux qui ’avaient élevé.
Non seulement il n’a pas pu apprendre a parler, mais son squelette
s’était structuré comme un quadrupede et il lui était impossible de

se tenir debout sur ses jambes.

16l Tmmédiatement avant la communion, le prétre a la possibilité de
dire cette priere : « Seigneur Jésus-Christ que cette communion a
ton Corps et a ton Sang [...] soutienne mon esprit et mon corps ».
Durant le Caréme, les priéres aprés la communion mentionnent
que I’Eucharistie est un aliment (Mercredi de la 1ére semaine), un
repas (Mardi de la 2e semaine), et qu’elle impregne nos esprits et

nos corps (Vendredi de la 3e semaine).

1 Evangile selon saint Marc 7,18-23. et selon saint Matthieu 15,17-
20.

181 Cet ajout au texte de saint Paul figure dans des manuscrits posté-
rieurs au 4e siecle et il a été reproduit jusque dans la traduction de

Louis Segond publiée en 1947.

©l Epitre aux Philippiens 3,20, Le nom grec traduit habituelle-
ment par humilité, désigne plus exactement la basse condition. I
caractérise la situation de Léa, épouse de Jacob, Genese 29,32 ; et
celle de la Vierge Marie, Evangile selon saint Luc 1,48. Dictionnaire
Grec-Francais de M.A.Bailly, 1928, page 1897.

®



Le corps a ainsi été estimé, par certains, comme
constituant un obstacle a notre union avec Dieu.

Au 19e siecle, la conduite envers le corps était
caractérisée par cette sentence attribuée au Curé
d’Ars : « Tout ce qu’on donne au corps, on l’enléve a
I’ame». 11 existait un vétement de nuit destiné a
limiter les contacts entre les corps : une chemise
conjugale trés longue, en tissu épais, avec, a
I’emplacement requis, une étroite ouverture
entourée de ces mots brodés : Dieu le veut '],
Jusqu’au début du 20e siecle, le contenu de ’examen
de conscience de Monsieur Tronson, lu au réfectoire,
faisait la joie des séminaristes : ne pas avoir utilisé
des baguettes pour glisser sa chemise dans sa
culotte, ou encore ne pas avoir fixé sa soutane a un
crochet en haut du lit avant de s’y glisser.

Contrairement aux propos de certains moralistes,

il ne suffit pas de manger des pates et des haricots
blancs, ou encore d’avoir lu les livres sur ce sujet
pour maitriser son corps (des cas récents en
témoignent). Nous constatons ici I’absence dans la
pensée chrétienne contemporaine d’une théologie
morale en référence avec les connaissances actuelles
de notre corps.

Tout est grace.

A la suite de saint Paul qui affirmait : « Aussi mettrai-
je mon orgueil bien plutét dans mes faiblesses, afin que
repose sur moi la puissance du Christ» (2 Corinthiens
12,9), plusieurs écrivains chrétiens de la premiére
moitié du XXe siécle ont médité sur ces faiblesses
de la nature humaine, en y découvrant pour certains
une entrée a la grace, et pour d’autres une fausse
conception de cette faiblesse.

Peu avant d’étre tué, Charles Péguy écrivait en
juillet 1914 : « Mais les pires détresses, mais les pires
bassesses, les turpitudes et les crimes, mais le péché
méme sont souvent les défauts de I"armure de I’homme,
les défauts de la cuirasse par oli la grace peut pénétrer
dans la cuirasse de la dureté de ’homme [...] Ou si I’on
veut dans le mécanisme spirituel les pires détresses,
crimes, turpitudes, le péché méme sont précisément

les points d’articulation des leviers de la grdace. Par

la elle travaille. Par la elle trouve le point qu’il y a
dans tout homme pécheur. Par la elle appuie sur ce
point douloureux. On a vu sauver les plus grands
criminels par leur crime méme. Par le mécanisme, par
Particulation de leur crime » M1,

Une vingtaine d’années plus tard, Georges
Bernanos concluait son roman «Journal d’un curé de
campagne » par cette méditation : « Il est plus facile
que l’on croit de se hair, La grdce est de s’oublier.
Mais si tout orgueil était mort en nous, la grdce des
graces serait de s’aimer humblement soi-méme,
comme n’importe lequel des membres souffrants de
Jésus-Christ »'2, Pour appuyer cette pensée Georges
Bernanos fait dire par le prétre, juste avant de
mourir, cette parole de sainte Thérese de Lisieux :
«Tout est grace» 13,

Dans ce roman, Bernanos n’hésite pas a stigmatiser
la morale de son temps en faisant dire a un des
personnages : «Allons donc! Le pauvre diable qui
bouscule son amie sur la mousse, un soir de printemps,
est tenu par vous en état de péché mortel, et le tueur
de villes, alors que les gosses qu’il vient d’empoisonner
achéveront de vomir leurs poumons dans le giron

de leurs méres, n’aura qu’a changer de culotte et ira
donner le pain béni? » ',

Cette prise de position a I’égard de la condition
humaine est également présente dans la priére du
Pére Jésuite pour son frére Rodrigue, au début de la
piéce de Paul Claudel, « Le soulier de satin» : « Mais,
Seigneur, il n’est pas si facile de vous échapper, et s’il
ne va pas a Vous avec ce qu’il a de clair, qu’il y aille
par ce qu’il a d’obscur ; et par ce qu’il a de direct, qu’il
y aille par ce qu’il a d’indirect ; et par ce qu’il a de
simple, qu’il y aille par ce qu’il a en lui de nombreux,
et de laborieux et d’entremélé, et s’il désire le mal, que
ce soit un tel mal qu’il ne soit compatible qu’avec le
bien» 131,

A cette méme époque, le poéte Marie-Noél n’hésite
pas a mettre en cause les traditions juives : «De
Moise qui n’est pas Dieu, sont sorties la honte de la
chair, les impuretés, les souillures. De Moise sont
sortis les purifications, les voiles, les refoulements, les
hypocrisies. De Moise est sortie la Loi qui sans cesse
salit et nettoie...qui lave I’extérieur du plat et le dehors
du sépulcre.

Le Christ, notre Seigneur, nous a affranchis de Moise.
Mais nous sommes restés imprégnés de la vieille
angoisse judaique. Et les peuples, mangeurs de Bible,
portent des habits plus clos, des yeux plus secrets et
des turpitudes mieux cachées que les autres.

Je pense au peuple d’Athénes si clair, si serein, si nu !

Et au petit Pauvre d’Assise si joyeux, Si franc, si
libre. » 111,

110l Chemise conjugale, du 19e siecle, originaire du sud de la France.
Elle est exposée au Musée du scaphandre (!), a Espalion, dans

I’Aveyron.

11 Note conjointe sur M.Descartes et la philosophie cartésienne.
ceuvres en prose 1909-1914, Edition de la Pléiade, 1957, page 1330.

12 Editions Plon, Pocket, 1974, page 311.

31Idem, page 313. Novissima verba, Derniers entretiens de Ste

Thérese de ’Enfant-Jésus, Office Central de Lisieux, 1926, page 28.
14 Editions Plon, Pocket, 1974, page 263.
151 Le soulier de satin, Editions Gallimard, 1929, page 18.

ielMarie-Noél, Notes intimes, Editions Stock 1959, pages 95-96.

®



Ce texte, publié en 1959, a été rédigé en 1933,
Marie-Noél avait alors 50 ans. Il nous fait

découvrir chez une chrétienne, vivant au sein de

la communauté catholique d’Auxerre, quel était
I’enseignement sur la morale qu’elle avait recu et les
réactions que cela avait provoqué.

Dans la publication de ses «Notes intimes », Marie-
Noél a inséré juste apres ce texte une «Priére a mon
corps », a la gloire du corps. Ce texte, a lire avec un
certain humour, rend I’dme responsable de toutes
les difficultés de la vie humaine :

«O mon corps, tant que tu pourras, garde-moi de mon
ame.

Ne meurs pas, sois vivant, ne m’abandonne pas a elle
seule.

Ne défaille pas, sois fort pour la tenir liée, enfermée,
I’empécher de me nuire.

Mange, bois, engraisse, sois épais afin qu’elle me soit
moins aigue.

Protége-moi contre elle tant que tu pourras. Défends-
moi de toute ta substance, de tout ton poids, de toute la
terre qui te tient aux pieds. Sauve-moi d’elle! » 7],

Il semblerait que Marie-Noél n’aie pas voulu juger
directement les moralistes de son temps, et a
inversé finement la place du corps et de ’ame.

«Car notre cité, a nous, est dans les cieux, d’oti nous
attendons comme sauveur, le Seigneur Jésus-Christ qui
transfigurera le corps de notre basse condition pour le
rendre semblable a son corps de gloire, avec la force
qui le rend capable aussi de soumettre toutes choses »
(Epitre aux Philippiens 3,20-21).

['”] Marie-Noél, Notes intimes, Editions Stock 1959, pages 95-96. ]

Membres
réféerents
de la CRR

Stéphane AUDOIN-ROUZEAU
Marie BALMARY

Francois BERNARD
Delphine BONNET

Marie BRAJEUX-MADELAIN
Elodie BRIAN

Valentine BUCK

Bruno CATHALA

Pascale de SALINS

Stéphane de NAVACELLE
Lionel de RIVASSON

Alain GIRARDET

Taieb FERRAD]I

Micheline FERRAN

Virginie FOURNIER
Blandine FROMENT
Philippe KABONGO M’BAYA
Maylis KAPPELHOLF-LANCON
Florence KRIEG

Thierry LEON

Anne MANOHA

Guillaume MONOD

Bernard PAIX

Eve PAUL

Jean-Paul PONTHOD
Vincent POYET

Diane RONDOT

Sylvette TOCHE

Pauline VINOT

Marie-Aude ZIADE




e processus de
I'emprise sectaire!

Rencontre avec Jean-Pierre Jougla, membre de la Cellule de lutte contre 'emprise et
les dérives sectaires dans I'Eglise catholique (service conjoint de la CEF et de la CORREF)

«Ce que le sens commun et les gens normaux
refusent de croire, c’est que tout est possible ».
Hannah Arendt, Le systéme totalitaire'”.

L’obstacle le plus important dans le traitement

des abus au sein de structures religieuses semble
résider dans la difficulté de comprendre I’emprise
qui, au-dela des violences physiques et escroqueries
financieres qu’elle a permises, constitue en soi le
traumatisme majeur pour la victime.

L’Eglise n’est pas la seule a avoir du mal & cerner

la notion d’emprise et cette difficulté se rencontre
chez tout le monde, y compris dans les juridictions
de jugement laiques. Dans le document émanant

de I’épiscopat francais il est écrit que «les trois
tentations du pouvoir, de l'avoir et du jouir sont
universelles. Simplement la présence de ces dérives est
encore plus grave quand on la trouve la ou l’on serait
en droit de rencontrer des témoins de Dieu et des fruits
de sainteté » .

D’ot I'importance de ne pas d’abord se focaliser
uniquement sur la doctrine des groupes a caractere
sectaire se revendiquant comme chrétiens, mais

sur le processus de I’emprise, car c’est I’emprise

qui permet toutes sortes d’abus. Lemprise, tant au
niveau du processus psychologique qu’au niveau
systémique et structurel, explique seule ce qui a
permis les abus divers commis dans les groupes
catholiques déviants. Mais les victimes sont trop
souvent impuissantes a mettre des mots pour
comprendre ce qui leur est arrivé. Pourtant aucun
des abus, aucun des viols, de femmes, d’hommes

ou d’enfants, aucune atteinte aux biens ou a la
personne, n’aurait été possible sans une mise en état
d’assujettissement car ils ont été commis a I’insu de
la victime. «Le rapport Sauvé » qui a souligné cette
particularité doit amener chacun a s’interroger sur
Pexistence de ’emprise et plus particulierement
dans des mouvements abusifs sur ’emprise de
nature sectaire.

L’emprise de nature sectaire

Si nous prétons attention aux récits des victimes,
nous voyons apparaitre quelques invariants au
nombre desquels celui de la géographie physique du
groupe déviant qui se constitue autour de I’idée de
territoire : purification d’un territoire, construction
d’un territoire, protection de ce territoire,

peuplement de ce territoire et gouvernement de ce
territoire autour de quelques paradigmes différents
de ceux de nos sociétés libres. Il s’agit bien alors
d’exercice du pouvoir et surtout d’exercice du
pouvoir temporel au sein des communautés
déviantes sous ’autorité absolue de celui qui dit
détenir le pouvoir spirituel.
' Texte élaboré par Anne Lécu a partir de ’exposé de Jean-Pierre
Jougla, délégué de la Cellule de lutte contre les dérives sectaires
dans I’Eglise catholique (service conjoint de la CEF et de la COR-
REF) lors d’une rencontre a Leipzig en novembre 2020. Revu et
corrigé par I'auteur le 26 mars 2023.
Jean-Pierre Jougla, avocat honoraire, ancien vice-président de
I’Unadfi. 11 a été a l'initiative du Diplome Universitaire « Emprise
sectaire et processus de vulnérabilité » et est réguliérement interve-
nant comme ‘sachant’ et désigné comme expert dans des dossiers

d’emprise devant les tribunaux.

2'Hannah ARENDT, Le systéme totalitaire, Paris, Seuil, Points Essais,
2002, p. 247.

BThttps://publications.cef.fr/numeros-2018/571-derives-sec-
taires-dans-des-communautes-catholiques.html

®


https://publications.cef.fr/numeros-2018/571-derives-sectaires-dans-des-communautes-catholiques.html
https://publications.cef.fr/numeros-2018/571-derives-sectaires-dans-des-communautes-catholiques.html

Directeur de publication :
Antoine Garapon

Association Reconnaissance et Réparation
226 rue du Faubourg
Saint-Honoré - 75008 Paris

Association régie par la loi du ler juillet
1901
Siren N°905 201 893

https:/www.reconnaissancereparation.org/

Si vous souhaitez vous désabonner de notre
newsletter, cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°1,
cliquez >>ici<«.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°2,
cliquez >>ici<«.



https://forms.gle/M8TBa7ifQpLpRKJ19
https://drive.google.com/file/d/1pSbUA-geiHNnm29NMF1LmDmHdNB1H_Wy/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/1aRy3ksG-pRJkK9VTyIkQ3d6AjDmm605S/view

