
COMMISSION
RECONNAISSANCE 

& RÉPARATION
n°3

à vrai dire...

RECONNAÎTRE LA BLESSURE, 
RÉPARER LA PERSONNE 

LETTRE DE LA CRR N°3  

4E  TRIMESTRE 2023



Sommaire

Édito par Antoine Garapon 

Relecture : Père Pierre-Yves Pecqueux

Entretien : Sœur Isabelle Le Bourgeois

Entretien : Bernard Paix

Chiffres clés de la CRR

L’œil du psy  : Guillaume Monod 

Rencontre : Jean-Marie de Bourqueney

En Suisse

Une question à... Florence Krieg

Témoignages

Libres propos : Père Pierre Lambert

Liste des membres référents de la CRR

Le processus de l’emprise sectaire : Jean-Pierre Jougla

Rencontre : Pascale Jamoulle

03

04

05

07

09

10

11

13

14

15

16

19

20

21

2



Édito
Par Antoine Garapon,
Président de la CRR

La CRR doit construire une nouvelle forme de justice 
restaurative pour des faits très anciens prescrits 
depuis longtemps dont les auteurs suspectés sont 
pour la plupart décédés. En bref, tenter de réparer 
l’irréparable. Pourtant cette voie ne doit pas être 
comprise comme un pis-aller devant l’impossibilité 
d’avoir recours à la justice pénale ordinaire. Pour 
cela, elle doit considérer plus les personnes que 
les faits, se concentrer sur leur être plutôt que sur 
l’avoir. Jusqu’à présent, toute notre compréhension 
de la justice a été tournée vers l’avoir, vers la 
quantification du dommage : la justice vise à une 
équivalence comme l’illustre le symbole de la 
balance. La victime d’une agression sexuelle se sent 
remise en cause au plus profond d’elle-même; elle 
n’attend pas seulement de la justice des « dommages 
et intérêts » ou une peine de prison, elle demande 
à être restaurée dans son être – c’est le sens de 
la reconnaissance. Une « justice de l’intime », 
c’est précisément une justice dans laquelle une 
dimension de l’être-même des victimes est le 
principal enjeu ainsi que, d’ailleurs, une partie de 
l’être-même des sociétés. 

Le délai moyen de silence intérieur des victimes 
de viol commis par des religieux est d’environ 
35/40 ans. Ce sont des vies consumées dans le 
désespoir, dans la dévastation intérieure. Cela crée 
des situations très difficiles, quand ces personnes 
recouvrent la mémoire et demandent à la justice 
de faire quelque chose alors que ces affaires sont 
prescrites depuis longtemps et que les faits vont 
être extrêmement difficiles à prouver. Les raisons 
d’une parole si tardive et de l’échec de la justice 
ordinaire tiennent à la fois à la pression sociale qui 
rendait peu audible la mise en cause de religieux, 
aux biais cognitifs de l’institution judiciaire mais 
également à une forclusion intérieure des victimes 
qui se sentaient honteuses et coupables. 

Ce silence n’est jamais uniquement l’incapacité de 
parler ou le fait du secret. Très souvent la victime se 
heurte à une négation de sa parole, au fait de ne pas 
être crue. Cette négation, ce silence sont redoublés 
par le silence de l’institution. C’est la réalité la 
plus extraordinairement choquante, scandaleuse, 
à laquelle ces affaires nous obligent à faire face : 
ces faits si nombreux, produits sur des dizaines 
d’années, ne faisaient pas événement pour l’Église. 
Cela nous a beaucoup frappé à la CIASE : le fait 
qu’une entreprise morale comme l’Eglise damne au 
lieu de sauver, sème la mort en annonçant la vie et 

3

dévaste des vies à qui elle promettait le salut. Ce qui 
est le plus choquant, c’est précisément que cela ne 
choque pas, ni au sein de cette communauté, ni plus 
largement dans l’espace social.  

La démarche de la victime est éminemment 
personnelle, intime et donc non-délégable car 
elle concerne le rapport à soi, à son corps comme 
médiation avec le monde. On a trop parlé pour 
elle, à sa place, elle s’est trop longtemps tue, elle 
a souffert toute sa vie d’inhibition, d’une passivité 
mortifère, et à présent elle veut prendre la parole 
elle-même. Les victimes de viols ou d’abus sexuels 
ne supportent plus que des professionnels, même 
les mieux intentionnés, imposent leurs catégories, 
leurs mots. 

C’est pourquoi tout le processus est fondé sur le 
projet de restituer à la victime la parole. On vérifie 
très souvent combien cela est central comme 
lorsqu’une victime s’émeut de voir ses propos repris 
expressis verbis dans une recommandation de la CRR : 
« non seulement on me croit mais on porte crédit à 
mes propres mots » (sous-entendu, et pas à ceux de la 
police ou de mon avocat, voire de mon psy). 

La parole doit faire événement pour celui qui la 
profère et pour l’institution à laquelle appartenait 
l’auteur. Cet événement de la parole met au grand 
jour quelque chose qui avait été passé sous silence, 
qui était resté sous les radars. Le but donc est de 
dramatiser - au sens de politiser - des faits passés et 
de leur redonner toute leurs dimensions ; c’est déjà 
en soi un travail de justice. C’est une sorte de mise 
en scène du crime – sous sa vraie qualification - par 
les mots pour ainsi lui conférer de la chair sociale. 

L’objectif que poursuit la CRR est d’organiser le 
milieu le plus favorable à une « parole parlante » 
pour reprendre la distinction de Merleau-Ponty. 
Cela ne congédie pas le traumatisme, mais ça 
permet de le dépasser, de ne pas y rester arrimé, de 
recommencer à vivre « en dépit de… ». Ces échanges 
permettent aussi de retracer une continuité, 
à travers le récit de sa vie comme une totalité 
signifiante et ouverte, de pouvoir parler autrement 
de soi, de se désigner autrement. Passer de victime à 
témoin de soi-même. 



4

Relecture
Père Pierre-Yves Pecqueux, Eudiste.

L’invitation de la CRR d’écrire mon témoignage 
a été l’occasion de porter un regard sur les dix 
dernières années, six à la CEF et quatre à la CORREF. 
J’ai hésité à écrire car ce qui a été vécu dépasse 
largement ces quelques lignes.

Dès 2013, une question permanente et s’amplifiant 
revenait de semaine en semaine et de conseil en 
conseil au sein du secrétariat général de la CEF, 
concernant les abus sexuels avec la nécessité de 
faire quelque chose. Ce travail du Conseil permanent 
et de l’Assemblée plénière, en pleine concertation 
avec la CORREF a abouti à la création de la CIASE et 
de sa méthode avec des enquêtes indépendantes.

Une question m’interrogeait sur le fond devant 
des situations inqualifiables et toujours plus 
difficiles à accepter : comment agir avec des 
personnes connues ou inconnues et avec des 
institutions responsables et parfois dans le déni ? Le 
cheminement avec la CIASE et ses conclusions mais 
aussi des perspectives d’espérance pour l’avenir avec 
les préconisations qui en découlent ont été pour moi 
éprouvantes.

Un doute m’a habité : est-ce possible d’en arriver 
à de telles conclusions ? Et peu à peu la prise en 
compte de l’aspect systémique, de la gravité de 
la situation et du chemin à parcourir est devenue 
pour moi une conviction. A suivi avec la CORREF 
la mise en place de la CRR pour accompagner les 
victimes et les congrégations sur le chemin de la 
reconnaissance et de la réparation. 

J’avais accueilli tout cela comme un processus 
novateur par lequel il fallait passer. J’avais 
commencé à rencontrer quelques victimes. Mais 
mon regard et mon attitude se sont trouvés modifiés 
et même bouleversés quand j’ai eu à entrer dans des 
situations propres à ma congrégation, quand j’ai 
eu à ouvrir des dossiers, à faire ouvrir des archives 
et surtout à rencontrer des victimes, à entendre 
des récits, à être témoin de pleurs, de colères, de 
jugements sur les auteurs, sur ma congrégation et 
sur l’Eglise.

C’est avec l’aide de la CRR, des deux commissaires 
qui suivent ma congrégation, que moi-même, je 
me suis laissé toucher et accompagner pour tenir 
les différentes dimensions de ce que j’avais à 
vivre : écoute et reconnaissance avec les victimes 
et toujours avec un témoin de la congrégation, 
voire un témoin extérieur, mais aussi l’attention 
et l’accompagnement d’auteurs ( pour les vivants), 
ils restent des frères… mais aussi avec la recherche 

d’une information juste et mesurée, parfois 
maladroite, à faire dans la province… J’ai mieux 
compris ce qu’était l’humilité. J’ai ressenti aussi des 
moments d’humiliation. Mais j’ai aussi grandi dans 
l’écoute et le besoin d’être aidé par l’Esprit-Saint et 
ceux qui se trouvaient en mission sur ma route pour 
assurer au nom de ma province l’écriture de lettres 
de reconnaissance. Cela a été pour moi une véritable 
épreuve de vérité dans la pensée, dans les mots et 
dans la prière. On n’en sort pas indemne !

Les échanges avec les commissaires ont été 
essentiels pour trouver la justesse et entrer dans la 
vérité sans complaisance. Le travail à la CORREF 
et dans la commission ( après-CIASE ) des Bonnes 
pratiques ont été de véritables lieux de réflexion, 
d’approfondissement et de soutien pour avancer 
dans le discernement et l’accompagnement des 
personnes et des situations, notamment pour entrer 
dans la dimension d’une justice restaurative.

Une véritable gratitude m’habite en faisant cette 
relecture de ces dernières années. Elle n’efface 
pas les souffrances des personnes rencontrées ni 
mes propres souffrances. Mais avec certitude, je 
suis convaincu que j’ai fait, que nous avons fait, un 
véritable chemin de reconnaissance et d’humanité, 
même si beaucoup reste à faire dans les actes et 
dans les cœurs.



5

Entretien
avec Sœur Isabelle Le Bourgeois, religieuse auxiliatrice, psychanalyste, an-
cien aumônier de prison, et ancien contrôleur auprès du contrôleur général des 
lieux privatifs de liberté

Nombre d’auteurs de crimes et d’abus ont utilisé 
une mécanique de dévoiement de la Parole de Dieu. 
Tandis que les victimes arrivent plus tard parfois à 
libérer leur propre parole. Parole biblique dévoyée 
d’un côté, parole humaine libérée de l’autre.

On est bien là au cœur du débat.

Ce qui est terrible avec les abus, c’est que c’est la 
Parole – ce qu’il y a de plus vrai, de plus authentique 
– qui est en jeu et l’on sait combien la Parole de 
Dieu a pu être prise en otage par celles et ceux 
qui savaient ce qu’ils faisaient. Ce dévoiement est 
une vraie arme pour les abuseurs, pour faire dire 
ou faire agir ceux qu’ils ont en face d’eux, au nom 
précisément de la Parole.
C’est terrible.

Et dès lors que cette Parole est dévoyée, manipulée 
par des gens d’Eglise, on entre dans un chaos. 
Comment croire que ce qui m’est dit n’est pas vrai 
puisque ce sont précisément des personnes de 
l’Eglise qui me le disent et manient cette Parole ?

Or – et plus encore – quelle que soit la parole, 
l’enjeu d’une relation vraie c’est la confiance. La 
confiance réciproque.

Et c’est l’un des éléments terribles de cette Eglise 
mise à jour que ce dévoiement de la confiance. Ce 
dévoiement de cet espace sacré entre deux êtres 
humains : la confiance.
Or la foi est confiance. Confiance réciproque. Dieu 
me fait confiance. C’est là où se situe le dévoiement. 

L’abuseur énonce « tu vas, par définition, me faire 
confiance ». Ceci sans savoir si tu peux me faire 
confiance du fait de ce statut de prêtre, de religieuse, 
de religieux brandissant la Parole avec un grand 
pouvoir.
C’est à cause de cela que l’on est passé et que l’on 
passe encore à côté de tant de cas d’abus.

A qui peut-on faire confiance ? Avec qui la parole 
peut-elle circuler en sorte qu’elle soit porteuse de 
vie ? 
Si la confiance n’existe pas la parole est dévoyée et 
vide de vie.

Du côté de la victime, sa parole, pour dire ce qui lui 
était arrivé – est empêchée, ne peut pas s’établir, car 

elle-même ne peut croire à ce qui lui est arrivé. La 
victime refoule la réalité de l’abus. Quelle que soit 
la nature de l’abus cela bousille votre vie. Et pour se 
protéger on met en œuvre un système classique de 
défense en refoulant ce qui est arrivé. 
Refoulement de la parole pour essayer de vivre 
quand même. On fait taire l’impensable. 
L’abus subi reste de l’impensé. 

Et cela d’autant plus que bien souvent le « système » 
minimise les faits, voire menace les victimes, et 
met en œuvre des processus de corporatisme et de 
secret, d’enfouissement forcé. 

Et lorsque l’on parle avec des personnes enfermées 
dans un système d’impensable rien ne peut s’ouvrir 
ou se dire. Elles-mêmes sont prises dans la nasse. 
Elles essaient juste de sauver leur peau.

Le juge Edouard Durand citait Péguy « Il faut 
toujours dire ce que l’on voit. Surtout il faut 
toujours, ce qui et le plus difficile, voir ce que l’on 
voit ». Comment entendre vraiment ce que l’on 
entend de la parole des victimes ? Comment écouter 
avec vérité ?

Effectivement on peut écouter sans entendre ce qui 
est dit. Suis-je intéressé par la parole de l’autre ? Par 
l’autre ? Pas si simple.

Premier obstacle : Est-ce que je me place en 
situation d’écoute ? Écouter est une aventure neuve. 
Accueillir vraiment cette parole qui se révèle à moi, 
ce partage d’humanité.

Deuxième obstacle : Suis-je déplaçable ? En me 
plaçant en situation d’écoute vais-je admettre que 
je me mets en risque ? Suis-je prêt à entrer dans un 
champ d’humanité ?
Troisième obstacle : Suis-je prêt à me laisser 
toucher ? Tocare…

Quatrième obstacle : Est-ce que mes défenses 
personnelles vont accepter de laisser entrer tout ce 
que je vais découvrir ?

Il est si facile de résister à la Parole de Dieu en 
feignant de l’entendre, c’est-à-dire en refusant de se 
laisser déplacer.



6

En ce qui me concerne, j’essaye d’être celle qui n’a 
pas de certitudes. La certitude tue la rencontre.
Si j’arrive avec des certitudes je me place dans 
un système de défense, je ne suis pas là où peut 
s’établir une écoute vraie.

Posant tout cela on voit bien l’enjeu de la formation 
au sein des communautés religieuses.
Et c’est très important de la mettre en place.
Mais plus encore que la formation, la vraie capacité 
à se laisser toucher par l’autre ne s’apprend qu’en 
ayant fait soi-même un vrai bout de chemin.

Et quant à affirmer que les prêtres, religieuses et 
religieux seraient naturellement des écoutants…, 
mais d’où est-ce que ça sort ? Quel travail en 
profondeur ont-ils vraiment effectué ?

Dans votre livre « Le Dieu des abîmes » vous 
retournez la première parole adressée par Dieu à 
l’homme dans la Bible « où es-tu ? » en posant la 
question à Dieu.  « Où es-tu ? ». Alors où est Dieu 
lorsque des victimes sont abusées ?

Question vertigineuse. 
C’est la question d’Auschwitz.  Dans « La Nuit » d’Elie 
Wiesel, ce passage où les détenus sont contraints 
d’assister à la longue agonie d’un enfant que l’on 
pend et où Wiesel écrit « Et nous devions le regarder 
bien en face. Il était encore vivant lorsque je passais 
devant lui. Sa langue était encore rouge, ses yeux pas 
encore éteints. Derrière moi, j’entendis (un détenu) 
demander : « Où donc est Dieu ? » Et je sentais en moi 
une voix qui lui répondait : « Où il est ? - Le voici : il est 
pendu ici, à cette potence… ».

Cette question est insoluble, infranchissable.
Le titre – Le Dieu des abîmes – était une manière 
d’y répondre. On ne peut pas tomber plus bas que 
la main de Dieu qui nous soutient même au plus 
profond de l’abîme. Mais où est Dieu alors ? Je ne 
sais pas vraiment mais j’ai expérimenté sa présence 
infaillible au plus intime de nos enfers. Je sais 
aussi qu’il y a des témoignages extraordinaires de 
personnes qui n’ont pas perdu la foi même face 
aux pires circonstances. Et pour ceux qui l’auraient 
perdue - aussi humain que cela soit - cela ne nie pas 
Dieu pour autant.

Regardons différemment la question : peut-être est-
ce nous qui n’entendons pas Dieu.

Et plus le malheur est grand plus c’est normal, 
humain, finalement de ne pas pouvoir l’entendre. Il 
n’y a pas de réponse universelle à cette question. 

« Le Dieu des abîmes » n’était qu’une proposition de 
réponse personnelle à cette question vertigineuse.

Quel est votre regard sur la mission de la CRR et 
cette démarche inédite de justice restaurative mise 
en œuvre ?

Heureusement que la Commission Reconnaissance 
& Réparation existe !

Heureusement que des êtres humains ont fait ce pari 
avec d’autres et pour d’autres.

C’est extraordinaire qu’en étant écouté puis entendu 
- le je te crois - on puisse restaurer des personnes 
abimées.
Cette manière déployée par la CRR qui voit non 
seulement les personnes écoutant les victimes 
leur dire je te crois mais je l’atteste, je te le prouve 
- à travers le processus de reconnaissance et de 
réparation mis en œuvre - est extraordinaire et signe 
le fait que c’est bien vrai pour les victimes.

Il ne s’agit pas d’un je te crois à bon compte pour les 
victimes mais d’un je te crois qui s’incarne dans un 
acte de justice.

C’est du concret qui répond à quelque chose de 
tangible.
Avant, je n’étais pas vu en tant que personne, j’étais 
réduit à l’état de victime et souvent de victime qui 
ennuyait tout le monde.

Là, il y a un tiers humain qui vient me dire, avant 
que je retourne au concret de ma vie, qu’il y a un 
lieu qui te dit tu as existé en tant que victime, que 
c’était pleinement toi dans ton histoire et dans ce 
que tu as subi et que tout cela nous l’attestons dans 
un acte de justice.

Tout ceci est tellement important et déterminant.
Dans ma pratique thérapeutique, face à l’indicible 
parfois, quand je disais « je vous crois », quelque 
chose se passait.
Mais ce je vous crois engage, m’engage : je vais 
cheminer avec vous, je suis là.

Ainsi on permet, dans cette démarche de la CRR, de 
mettre un sceau. On se scelle avec la victime dans 
un destin commun qui rétablit la confiance. Tu 
reçois quelque-chose que je te confie.



7

Entretien
avec Bernard Paix, membre de la CRR

Bernard Paix , vous êtes à la CRR depuis dix-
huit mois, votre profil de médiateur mais aussi 
d’animateur de mesure de justice restaurative vous 
aide-t-il dans votre action de commissaire ? 

Votre question est au cœur de notre réflexion, quel 
est notre juste positionnement par rapport aux 
personnes victimes ou aux personnes auteurs ? 
Comment mettre à profit avec le plus de délicatesse 
et d’humilité possible notre « savoir-faire » et 
notre « savoir être » dans l’accompagnement des 
personnes victimes mais aussi des congrégations 
religieuses ? 

Alors pour répondre à votre question : oui, 
je pense que mon expérience de médiateur 
depuis une dizaine d’années et d’animateur de 
justice restaurative m’aide dans mon action 
d’accompagnant. Mais attention, l’action de la CRR 
n’est pas de « faire de la médiation », ni de « mettre 
en œuvre une mesure de justice restaurative ». Car 
médiation et justice restaurative répondent à un 
processus et une méthodologie bien précis.  À la 
CRR nous sommes dans l’esprit de la médiation et 
dans l’esprit de la justice restaurative mais nous 
n’appliquons pas ces processus tels que décrits dans 
la Loi. En fait à la CRR, nous essayons de créer un 
nouveau modèle social, une « nouvelle molécule 
relationnelle » comme le dirait Antoine Garapon, 
et nous nous inspirons de la médiation au sens 
médiation classique pour des situations de conflits 
et nous nous inspirons de ce qui fait la singularité de 
la justice restaurative. 

Vous vous inspirez de la médiation, mais sans en 
faire, que voulez-vous dire ?

La médiation entre deux personnes en conflit 
est un processus qui ne se déroule pas comme 
une procédure ; il y a des étapes, des jalons qu’il 
faut atteindre et qui sont dans la feuille de route 
mentale du médiateur. À la CRR, nous avons aussi 
un schéma, un schéma de reconnaissance et de 
réparation à proposer aux personnes victimes et 
que nous allons parcourir au rythme de la personne, 
c’est la personne victime qui va fixer la direction à 
suivre et le tempo.
 
C’est ce qui se passe aussi dans une médiation 
classique, il y a une rupture avec l’immédiateté, on 
entre dans le temps de la médiation, dans un autre 
temps, dans un entre-temps, il y a le temps d’avant 
et il va y avoir le temps d’après. 

La médiation c’est travailler le lien, il n’y a pas le 
médiateur de l’un et le médiateur de l’autre, ce 
qui est le cas des avocats. Là, en médiation il y a le 
médiateur de la relation, la médiation c’est travailler 
« l’entre », et parce que le médiateur est dans 
« l’entre » qu’il doit conjuguer « présence » et 
« distance », c’est inspirant pour nous commissaires, 
avec une réserve néanmoins, fondamentale, nous 
sommes inconditionnellement à l’écoute de la 
personne victime. 

Autre point fort de la médiation, inspirante pour 
les commissaires de la CRR, c’est la notion de 
dynamisme. La médiation c’est remettre les acteurs 
dans une dynamique de projet ; la médiation ouvre 
des possibles. Tout comme à la Commission où 
nous essayons d’aider les personnes à se remettre 
dans une dynamique de vie. « Passer de victimes à 
témoins » : voilà l’objectif que le commissaire doit 
permettre d’atteindre. Permettre à la personne 
victime de lui redonner goût à la vie, de quitter 
l’état d’empêchement d’être en reprenant le fil 
de son histoire, en redevenant acteur de sa vie, 
en étant créatif et en se mettant en mouvement. 
Le médiateur, le commissaire doit lui rester en 
retrait au seuil de la personne victime, au seuil 
de la porte quand elle va être franchie. Porte qui 
peut s’ouvrir pour que la personne victime aille 
d’un passé à dépasser vers un futur à reconstruire. 
Le chemin n’existe que si l’on marche, alors le 
Commissaire laisse la personne avancer, il sera là 
pour accompagner.

Et la justice restaurative, en quoi concrètement 
peut-elle aider les personnes victimes à aller vers 
un futur à reconstruire, dans le cadre de votre 
mission de commissaire ?

Jean Cocteau définit bien la force de la justice 
restaurative : « Passer d’un regard qui dévisage à un 
regard qui envisage ». 

Tout est dit dans cette phrase. Par le verbe « passer » 
on est dans une dynamique, on se réapproprie 
son histoire. Le « regard » symbolise le moyen de 
communication. Le « visage » c’est l’autre, c’est 
l’agresseur, c’est la victime, c’est la communauté 
religieuse ou l’institut : de la négation de ce dé-
visage, on peut essayer de passer à l’en-visage, 
donner vie au visage. 

La justice restaurative peut être représentée 
symboliquement par trois objets : le bâton de parole, 
le triangle équilatéral et le sablier. 



8

Le bâton de parole représente la communication, 
c’est le « regard » de Cocteau. En justice restaurative, 
on créé un espace de paroles, il est sécurisé pour les 
personnes victimes mais aussi pour les personnes 
auteurs. La parole est au cœur du système. De 
la verticalité du processus pénal, on passe à 
l’horizontalité de la justice restaurative par le 
fait que tous ont la possibilité de prise de paroles, 
de la même manière et avec le même temps de 
paroles, tous ont la possibilité d’être entendus.                                                                                                                                        
Les personnes auteurs et les personnes victimes ne 
viennent pas raconter des faits mais la manière dont 
ils les ont vécus et les vivent encore. 

Alors, oui, à la Commission le bâton de paroles est 
donné d’office aux victimes, inconditionnellement.                                        
La parole laissée permet de partager ses émotions, 
son histoire, ses ressentis ; elle est directe, elle se 
libère, elle circule, elle redonne vie. 

Le triangle équilatéral représente les trois personnes 
en justice restaurative qui vivent ensemble ce temps 
d’échanges, à huit clos, en vérité, pas de place à 
l’esquive, ou à l’à peu près, au mensonge. Echanges 
avec un même temps de paroles entre les victimes, 
les auteurs, et enfin les membres de la communauté. 
Ceux-ci ne représentent pas la société mais ils en 
sont des représentants, ils sont les tiers qui cassent 
le binôme redoutable auteur-victime. 

Par la seule présence de la personne de la 
communauté, la victime devient la personne-
victime et l’auteur devient la personne-auteure. 

À la CRR le commissaire prend toute sa 
place de tiers, avec une volonté et un souhait 
d’accompagnement de la victime pour que des 
passages puissent se réaliser. De victime elle devient 
personne-victime pour passer à personne-témoin. 

Comme en justice restaurative, à la Commission, il 
ne s’agit pas de savoir ce que vaut l’acte commis, 
mais quelles sont les blessures, quelles sont les 
souffrances. Cela permet de poser les questions 
taraudantes, d’avoir des réponses. Cela permet 
d’exprimer ses besoins de comprendre, de savoir 
si on est seul, de savoir si on a raison, si on est 
coupable. Cela permet à la victime de dire, de crier 
son sentiment de trahison, d’avoir été rejetée, 
d’avoir été abandonnée, d’avoir été humiliée, d’avoir 
vécu l’injustice. 

À la Commission, la personne victime peut dire, elle 
est crue. 

Le sablier de la justice restaurative symbolise le 
temps du huit clos, de la confidentialité, du temps 
offert sans compter, tout cela est possible parce qu’il 
y a un accueil et un cadre. 

Alors à la Commission, nous prenons aussi notre 
sablier, cette temporalité qui permet non pas un 
empilement de séances mais une progression dans 

la transformation de l’être de la personne victime. 
L’enfant abusé toujours présent au fin fond de la 
personne victime, qu’elle a dû protéger pendant 
cinquante ans peut grandir maintenant et s’unifier à 
la personne adulte qu’elle est pleinement. 

Le syndrome du Quai de la Gare me disait une 
personne victime ; enfant abusé, il était toujours 
en décalage, toujours à côté, toujours en retard, 
terriblement seul, loupant tous les trains, et bien 
sûr, de sa faute, pétrifié de honte.                                                                  

Alors, oui, Personne victime, vous avez raison quand 
vous m’écrivez ces lignes :
« Vous me confirmez que le vécu d’étrangeté pour mon 
corps n’était pas un signe de folie, vous me confirmez 
que je fus victime sur mon corps et dans mon âme, et 
non coupable d’inventions. Je n’imaginais pas à quel 
point cela me soulagerait. Cela me donne la parole, je 
n’ai plus à la prendre dans l’effort, elle m’est redonnée. 
Aujourd’hui je n’ai plus peur. »

En résumé, comment adapter la justice restaurative 
au travail de la CRR ?

La CRR s’inspire de cinq grands principes de la 
justice restaurative. 

Il y a un déplacement des centres de gravité, 
il s’agit de passer de l’auteur à la victime. De 
même que l’on va passer de « Que vaut le crime ? » 
à « Quels sont les besoins de la victime ? ». Dans 
l’accompagnement de la relation d’aide, il y a 
deux repères au sens large, l’accueil et le cadre, 
et un curseur. Le Commissaire va mettre tantôt 
son curseur sur l’accueil, tantôt sur le cadre, en 
fonction de la personne. Au début de l’action de la 
CRR, on va pousser le curseur à fond sur l’accueil, 
tout en mettant du cadre : explications de qui nous 
sommes, du chemin à entreprendre et de ses jalons. 
L’accueil, c’est le partage de paroles : aider à dire 
l’innommable, aider à nommer, mettre en confiance, 
créer un lien authentique. Nous sommes dans la 
reconnaissance de la personne victime : on est dans 
l’écoute, dans le soutien inconditionnel. 

Le préjudice concerne l’être et non l’avoir. À la 
CRR, nous ne sommes pas axés principalement 
sur le quantifiable. L’élaboration en constante 
évolution du document d’Aide à l’évaluation de la 
gravité des violences et de leurs conséquences et à 
la formulation des demandes de réparation permet 
de réfléchir à sa vie passée et sur les conséquences, 
mais aussi et très fortement à celles d’aujourd’hui. 
Le préjudice est fondamentalement intérieur, très 
variable d’une personne à l’autre. 

Permettre à la personne de sortir de ce terrible 
sentiment de honte ; Vincent de Gaulejac, dans son 
livre « Les sources de la honte » exprime clairement ce 
sentiment page 19.

« Lorsqu’on est habité par la honte, on se sent 



inutile, incompris, dévalorisé et seul. On cherche à la 
dissimuler à tout prix. On est peu enclin à raconter son 
expérience. On pense que cela ne sert à rien, que sa 
propre existence est vide et sans intérêt. Le silence et le 
repli sur soi sont des symptômes de ce sentiment mêlé 
d’impuissance et de perte de confiance. L’intervention 
d’un tiers est alors nécessaire pour éveiller une parole 
et se libérer de la souffrance enfouie au fond de soi-
même.»

Après la Recommandation, il y a Réparation plutôt 
que sanction.
Antoine Garapon pose le défi : « Les violences 
sexuelles provoquent un empêchement d’être ; comment 
réparer l’irréparable ? Comment réparer une vie 
dévastée ? Comment réparer l’empêchement d’être ? ». 
Nous sommes là dans la réparation restaurative. 
Par une mise en mouvement de la personne, par 
une restauration de son intime, avec des actes 
posés, des paroles posées, avec des écrits posés : 
par l’utilisation de mots lourds, vrais, précis, clairs, 
directs ; par un questionnement à utiliser pour la 
personne questionnée et non pas une question 
pour le questionneur, par des « que voulez-vous dire 
VRAIMENT ? » on pourra essayer d’aider à restaurer 
l’Être.    

Par cette dynamique, la terrible souffrance des 
personnes victimes, qu’est le syndrome d’occupation 
intérieure pourra être combattu. Ce sentiment 
mortifère du « ressentiment » qui, comme l’évoque 
la philosophe Cynthia Fleury, se caractérise souvent 
par une non-réaction, une renonciation à réagir, 
un gardé pour soi, sera mis en conscience par la 
parole libérée, la confiance et les échanges avec les 
Commissaires et ouvrira vers une reconstruction 
possible de l’avenir. 

Reconstruction de l’avenir, nous l’avons vu, 
le passage de personnes victimes à personnes 
témoins montre que des personnes se sont mises 
en mouvement. La dynamique peut s’opérer et 
atteindre un point de bascule, une mutation peut se 
faire grâce à une action commune victime - auteur 
( congrégation ) -tiers ( CRR ). Une personne, 
subissant de grandes violences pendant son enfance 
et son adolescence me disait qu’elle ne s’est sentie 
« victime»  uniquement quand elle a été crue, donc 
jeune adulte, quand elle a pu parler ; car avant, ce 
qu’elle vivait était « la vie normale ». Après avoir 
parlé, été crue, avoir pris conscience de sa situation, 
elle est devenue victime, alors elle a pu à son tour 
témoigner pour les autres , passer de victime à 
témoin. 

La présence du tiers, sécurisante, libératrice 
permet à la personne de donner son grain de sable, 
permet de décharger son sac à dos, permet de sortir 
de son isolement, permet de faire grandir l’enfant 
abusé qui est en soi, permet de sortir et de partager 
un peu de son Tchernobyl intérieur. 

Chiffres clés 
de la CRR
 Au 1er septembre 2023

771 
Nombre de saisines

542
Nombre de demandes 
déjà instruites

229
Nombre de demandes en cours 
d’instruction

278
Recommandations émises

203
Protocoles signés

10M
Montant total des recommandations 
émises

35 900€
Montant moyen des recommandations

7
Demandes de réexamen

9



Chiffres clés 
de la CRR
 Au 1er septembre 2023

 Profil des personnes victimes 
qui saisissent la CRR

90% 
des personnes victimes ont plus 
de 50 ans

88% 
des agressions ont été commises entre 
1950 et 1980

84% 	
des victimes étaient mineures au moment 
des faits

• 70% hommes et 30% femmes

• 48% des victimes avaient moins de 
12 ans

• 59% des faits ont eu lieu dans des 
écoles

16% 	
des victimes étaient majeures dites 
« vulnérables » au moment des faits

• 80% de femmes et 20% 
d’hommes

Personnes mises en cause 

 
Les personnes mises en cause sont à 

99% des hommes

74% sont décédés

La reconnaissance et la réparation d’une faute commise par 
une personne ou une institution nécessitent que quelqu’un 
accepte de prendre la responsabilité de l’acte. Pourquoi, malgré 
la bonne volonté évidente de celles et ceux qui acceptent cette 
charge, est-il si difficile d’assumer une telle responsabilité ?

Différentes peurs peuvent l’expliquer. Tout d’abord, la peur de 
passer pour le complice de l’auteur. Ensuite, celle de devenir le 
débiteur d’une dette impossible à rembourser. Plus menaçante, 
la peur de trahir en promettant plus que ce qu’il n’est possible 
de donner. Ou encore de devenir le bouc émissaire de la victime 
et de l’institution. Enfin, la peur de véhiculer la contamination 
de la souillure du péché. Mais au-delà de ces raisons, réelles 
bien que contingentes, la véritable peur d’être responsable est 
de devoir répondre aux questions posées par l’acte.

Être responsable, c’est répondre à des questions fondamen-
tales. Pourquoi une personne ou une institution qui devait faire 
le bien a fait le mal ? Quelle est l’origine du mal et sa nature ? 
Le péché est-il la cause ou la conséquence de l’acte ? Répondre, 
c’est aussi soulever la question de la nature du lien de l’indivi-
du avec l’institution : celui qui répond est-il l’égal des autres ? 
est-il leur serviteur ? Et qu’est-ce que cela dit-il de la place 
de la victime ? Est-elle une personne à aider ? Une charge à 
assumer ? Un mauvais souvenir à oublier ? La peur provoquée 
par la responsabilité n’est pas tant celle de devoir répondre 
à ces questions si difficiles que de ne pas pouvoir donner des 
réponses satisfaisantes. 

Une telle responsabilité est un examen de conscience qui nous 
force à nous poser la question de notre propre capacité à faire 
le mal, aussi bien par action que par omission. Cette difficulté 
nous met face à la peur que nous ne sommes pas à la hauteur 
de ce que nous souhaitons, ou que nous croyons, être ; à la peur 
de devoir expliquer et justifier les mensonges que nous faisons 
aux personnes concernées, et, bien plus douloureux, ceux que 
nous nous faisons à nous-même. Faire le bien ne se limite pas à 
ne pas faire le mal, mais exige aussi que nous fassions tous nos 
efforts pour l’en empêcher. Et c’est là qu’est la peur ultime de 
la responsabilité. Elle nous force à affronter notre vulnérabilité 
et nos faiblesses morales et spirituelles face au mal.

Pourtant, être responsable est une épreuve qui est aussi 
sa propre récompense. Selon les mots de Blaise Pascal, « la 
grandeur de l’homme est grande en ce qu’il se connait misérable ». 
Le choix de faire face à cette épreuve témoigne à nous-même 
et aux autres la véritable nature de notre caractère. Assumer 
une telle responsabilité, affronter avec courage et sincérité 
les réponses qui soulignent notre misère, c’est reconnaitre 
nos mensonges et nos faiblesses, mais aussi affirmer notre 
grandeur et notre dignité. Et cette exigence morale à l’égard 
de nous-même favorise de surcroît la reconnaissance et la 
réparation de la personne à qui l’on se doit de répondre.

L’œil du psy 
Guillaume Monod
Psychiatre, pédopsychiatre, docteur en 
philosophie, spécialisé en éthique médicale 
et membre de la CRR
 

10



11

Rencontre
avec Jean-Marie de Bourqueney, pasteur, directeur de 
l’hebdomadaire Réforme

Vous êtes à la fois pasteur, père de famille, directeur 
du journal Réforme, en quoi et comment cette question 
des abus et crimes sexuels en Eglise vous interpelle ? 

Tout d’abord je dirais que ça me touche comme tout 
le monde parce qu’on a découvert un monde qu’on 
ignorait, que l’on est sorti d’un seul coup d’un grand 
silence et qu’il y a là quelque chose d’extrêmement 
troublant. Un traumatisme. Notre société a été capable 
de taire des choses pendant des siècles, en tout cas 
des décennies, de cacher ces crimes ou abus, de mettre 
de côté ou de ne pas vouloir voir les mécanismes et 
systèmes qui favorisaient ce genre de dérapages, voire 
de crimes.

Cela m’a touché personnellement aussi. Je n’ai pas été 
victime d’abus ou de harcèlement, mais comme pasteur 
de paroisse j’ai eu à gérer une affaire de pédophilie. Je 
connaissais l’auteur, une personne apparemment bien 
sous tous rapports, un notable comme on pourrait dire, 
qui fut pris en flagrant délit et dont on a découvert qu’il 
avait déjà fait une multitude de victimes. Nous tous, 
au sein de notre paroisse, ici une église protestante, 
n’avions rien vu, ni non plus les autres parties 
prenantes des lieux ( associatifs et autres ) dans lesquels 
cette personne avait d’autres engagements et avait 
commis d’autres crimes.

En disant cela je voudrais pointer quelque chose 
d’important : aujourd’hui, on parle - et il faut en 
parler - de ce qui s’est passé dans l’Église catholique, 
et c’est un traumatisme - je le sais,  je le comprends et 
je  le partage -, et je vois bien le chaos spécifique pour 
l’Église catholique que la découverte de ces crimes à 
une telle échelle a engendré, mais il faut relever que l’on 
réalise aussi que ce n’est pas la spécificité de l’Église 
catholique mais un mal qui touche toutes les institutions 
- associations sportives, colonies de vacances, école, 
famille aussi -,  ce sont tous les milieux, je dis bien 
tous les milieux en contact avec les enfants qui sont 
affectés par cette question des abus sexuels. Et si l’Église 
protestante a été sans doute moins affectée par cela- 
mais j’y reviendrai – elle n’y a pas échappé non plus.
 
Quant au harcèlement - et pas que sexuel - il a cours 
évidemment aussi dans toutes les institutions y compris 
en entreprise bien sûr. Et même en famille, notamment 
les violences faites aux femmes.

D’une certaine manière le surgissement de toutes ces 
violences fait résonner en moi le mot d’apocalypse. 
Pas comme fin du monde mais comme dévoilement. 
Dévoilement de quelque chose que l’on ne soupçonnait 
pas, en tout cas pas d’une telle ampleur.

Nous, protestants, avons pu dire ou penser parfois – et 
parfois par anticatholicisme un peu primaire – que cette 
crise d’une telle étendue au sein de l’Eglise catholique 
était liée uniquement à la question du célibat des 
prêtres, mais ce n’est pas si simple.

Bien sûr, nous ne sommes pas soumis à cette règle si 
je puis dire, hommes et femmes pasteurs peuvent se 
marier - petite parenthèse d’ailleurs, il y eu un temps 
dans le monde protestant où il y avait une petite 
pression sociale à voir les pasteurs se marier pour ne pas 
ressembler à des curés… - et on a souvent cru que cette 
question du mariage des clercs devait être abordée par 
l’Église catholique. Mais je crois qu’elle est beaucoup 
plus complexe, on ne peut pas y répondre simplement 
et elle n’emporte pas toutes les raisons des problèmes 
d’abus.

J’avais beaucoup travaillé avec des théologiens 
catholiques, lorsque j’étais à Bruxelles, sur ces 
questions-là. Le débat sur le célibat des prêtres revenait 
souvent. Mais revenons au cas de cet homme marié que 
j’évoquais tout à l’heure. On voyait bien que le célibat 
n’était pas que le seul problème ou facteur. C’est sans 
doute une erreur de relier principalement les crimes 
en Église à la question du célibat des prêtres ou des 
religieux. Néanmoins, certains pensent qu’en imposant 
le célibat, en en faisant la norme, on peut générer des 
frustrations. C’est sans doute vrai mais on ne peut se 
contenter de cette réalité comme seule explication.

Pour revenir au monde protestant, notre Église c’est 
vrai a sans doute été moins touchée, en tout cas pas de 
manière systémique comme l’Église catholique, dont la 
structure et le cléricalisme ont créé les conditions d’un 
système, parce que nous ne sommes pas organisés de la 
même manière.

Mais il y a sans doute aussi quelque chose qui tient 
à l’essence même de notre théologie, de notre 
compréhension de ce qui fait Église. Le pasteur, la 
pasteure, et plus largement les responsables de nos 
églises et paroisses ne sont pas, si je peux dire, au-
dessus des autres. Ils n’ont pas un réel pouvoir.

Ils ont une autorité. J’aime bien évoquer le professeur 
André Gounelle, mon maître à penser, qui rappelait que 
l’une des étymologies du mot autorité venait de auteur. 
L’autorité c’est rendre l’autre auteur de sa propre vie. 
Alors le pasteur n’est pas un homme de pouvoir mais un 
passeur.

Le pasteur a une autorité donc mais n’a pas un pouvoir. 
On touche là la question du cléricalisme. Tant d’abus 



12

ont pris racine dans la sacralisation de la figure du 
prêtre. Chez les protestants dans notre Église et ça 
c’est évidemment central, depuis le 16e siècle, depuis la 
réforme protestante, c’est le sacerdoce universel. Ainsi, 
le pasteur a une responsabilité, il a ce qu’on appelle un 
ministère, mais ce n’est pas lui qui dirige l’église locale, 
la paroisse. Sauf dans des circonstances occasionnelles, 
il n’est plus statutairement président du Conseil. 
Donc ce n’est pas lui qui a le pouvoir. Pour donner un 
exemple très simple, le pasteur n’a le monopole de 
rien du tout dans notre Église. C’est-à-dire qu’un non 
pasteur - et nous sommes tous laïcs dans notre Église - 
peut célébrer un baptême, un mariage, des obsèques, un 
culte, à condition d’être formé. 

Chez nous le pouvoir est pensé de manière collective. Je 
pense que ça peut nous prémunir d’un certain nombre 
de risques. Néanmoins, la figure du pasteur est là. Je 
peux en parler pour moi-même et j’ai même été mariée 
avec une pasteure ! Le pasteur est donc tout de même 
une figure tutélaire ; comme un enseignant, comme 
un entraîneur de sport, un animateur de colo. Être 
conscient de cela est important. 

Je l’ai ressenti moi comme jeune pasteur, j’ai commencé 
à 24 ans, je me rendais compte à 24, 25, 26, 27 ans que 
j’étais une figure pour des gens et je ne mesurais pas que 
j’avais en fait réellement et sans le savoir un pouvoir et 
que j’aurais très bien pu, si je puis dire, faire changer 
d’avis quelqu’un ou lui faire faire ce qu’il ne voulait 
pas, ce qui est le propre de la perversion. Et je m’en 
suis rendu compte alors. Heureusement je fais partie 
d’une génération qui a pu suivre des enseignements et 
formations en psychologie. J’ai été formé à la faculté de 
Montpellier et ça m’a beaucoup aidé. Cela m’a montré 
peut-être mes propres limites, mes propres risques. Se 
dire, voilà, dans certaines attitudes, dans des situations, 
des entretiens, ça m’a montré que je pouvais avoir non 
seulement des défauts mais des failles et que je pouvais 
sans le savoir, comme le dit Paul, -Je fais le mal que je 
ne sais pas – faire du mal en tant que figure tutélaire de 
pasteur. 

La Bible le dit très bien nous sommes faillibles. Le mot 
de péché est culpabilisant mais je l’aime bien. Mais 
j’utilise souvent plutôt la formule « Je vous invite à 
confesser devant Dieu notre fragilité ». Nous sommes tous 
potentiellement pécheurs car nous sommes fragiles.

Bon évidemment on peut tout à fait avoir une vision 
très différente de tout ce que je viens de dire et qui 
est et en toute honnêteté très protestant.  Et on peut 
évidemment avoir une compréhension parfaitement 
catholique du ministère presbytéral, du ministère de 
prêtre, sans pour autant le sacraliser mais je pense qu’il 
y a une vraie réflexion théologique à avoir sur cette 
question de la figure, du pouvoir, etc

On a eu si longtemps, et encore, une vision du Dieu 
père, cet anthropomorphisme qui a construit la figure 
d’un Dieu paternel voire grand-paternel, paternaliste 
même ou tout puissant. On a exagéré tout cela. La 
peinture, les arts ne nous ont pas aidé non plus au fil 
des siècles dans les représentations de l’image de Dieu. 

Cette théologie d’un Dieu qui peut tout faire, et donc 
d’un Père/prêtre qui peut tout faire ou tout faire faire 
a entrainé une grande confusion. C’est l’un des leviers 
qui a permis aux auteurs d’abus de manipuler leurs 
victimes.

Il faut repenser les choses selon moi sur 3 domaines : la 
formation – initiale et continue, l’approfondissement 
théologique de notre ministère et la question de 
l’institution.

Comment faire pour que l’institution protège d’abord 
les victimes avant de vouloir se protéger ? C’est la 
grande question. Toute institution qu’elle qu’en soit sa 
nature a tendance à vouloir se protéger et peut-être à 
masquer des choses. 

Cela pose aussi la question de la transparence. Ou 
plutôt - la transparence est mise à toutes les sauces et 
si tout était transparent ce serait invivable - la question 
de la clarté.

Il y a une vraie question pour l’Église catholique, sur 
son organisation, etc, et je ne vais pas revenir là-dessus 
et ce n’est pas à moi de le faire d’autant que cette 
question existe dans toutes les religions.

Elle se pose aussi dans notre Église protestante.

Chez les réformés on était parfois naïfs ou même, reste 
d’anticatholicisme…, on a pu se dire bah ce n’est pas 
étonnant, c’est les cathos, chez nous jamais évidemment, 
on est tellement parfaits… etc. 
Et bien non.

Dans les Églises de la mouvance évangélique, à laquelle 
je n’appartiens pas, où le pasteur a une figure d’autorité 
absolue et bien, curieusement les Églises évangéliques 
se sont saisies de ces questions de crimes et d’abus 
sexuels avant nous. Ils ont pointé du doigt, ils ont dit, 
oui là il y a un problème qu’il faudrait qu’on règle. Et 
ils ont ouvert toute une réflexion, posé des mécanismes 
de lutte contre les dérives et des formations de 
prévention.  Maintenant la Fédération Protestante de 
France qui rassemble beaucoup d’Églises protestantes 
en France s’est saisie à son tour de ce sujet, a produit 
non seulement un texte mais des propositions de 
formation ; donc les choses avancent aussi.

Il y a la question des crimes et abus sexuels bien sûr - et 
nous en avons parlé dans notre journal Réforme. Cela 
nous a parfois valu les reproches de certains. Mais il y 
a aussi les situations de harcèlement moral, que ce soit 
le fait de laïcs ou de pasteurs, et sur des laïcs ou des 
pasteurs d’ailleurs. Oui, cela existe très concrètement 
dans notre Église, comme dans n’importe quelle 
association. J’ai même l’impression que le harcèlement 
se développe de plus en plus. On peut invoquer les 
causes assez classiques telles que l’importance des 
réseaux sociaux mais il est bon que nous, Églises, y 
soyons attentifs. Je veux saluer l’initiative récente de 
la CRCF ( Conférence des responsables de cultes en 
France ), qui vient d’engager un dialogue crucial sur 
les violences sexuelles et la responsabilité religieuse. 



Elle signe une véritable prise de conscience et un 
engagement à agir.

Les femmes ont contraint notre Église à se 
décléricaliser, elles ont obligé nos Églises à s’ouvrir.

Il aura fallu des siècles pour que le protestantisme 
donne aux femmes la place qu’elles ont aujourd’hui, 
des siècles pour que s’établisse le sacerdoce universel 
prôné par Luther et Calvin. La 1ère femme pasteure 
en France fut Elisabeth Schmidt dans les années 60… 
C’est seulement depuis 68 officiellement que l’on a des 
pasteures femmes dans notre Église. 

Et longtemps il convenait que les pasteures demeurent 
célibataires…
Je constate combien la place accrue des femmes 
dans notre Eglise a bouleversé les choses. Elles ont 
transformé l’expérience pastorale, contribué fortement 
à la notion de service plus que de pouvoir. 

Le rôle de la CRR est très important.

Je suis de la génération qui a vu Mandela à l’œuvre. 
Ce que Mandela et Desmond Tutu ont fait m’a 
bouleversé. Le fait de libérer la parole des victimes est 
déterminant. C’est essentiel. La méthode de la CRR est 
très bienvenue. Dans d’autres situations, je pense à des 
attentats ou des catastrophes, on installe rapidement 
des cellules d’accompagnement psychologique et on 
essaie de libérer la parole. C’est très important de le 
faire dans l’instant mais c’est encore plus nécessaire 
sur le long terme. La CRR permet de remonter le fil 
du temps, de repousser les mécanismes d’oubli, de 
refoulement.

Je suis sensible à ce que la CRR ne convoque pas 
l’expression du pardon des victimes aux auteurs de 
crimes ou d’abus. J’ai d’ailleurs travaillé naguère, au 
Havre, avec une religieuse catholique, sœur auxiliatrice, 
cette question du pardon. Son père avait été assassiné. 
Elle n’avait pas pardonné au meurtrier de son père. 
Longtemps après il lui demanda de venir le voir en 
détention. Elle lui avait pardonné. Mais disait n’avoir 
pu le faire qu’au terme d’un très long processus, que 
le pardon n’était pas une éponge magique qui effaçait 
le mal et qu’elle n’avait pas de position universelle sur 
cette question.

Le pardon n’est pas l’oubli. En tant que pasteur je n’ai 
jamais demandé à une victime de pardonner. Aimer ses 
ennemis c’est autre chose. Cela prouve d’ailleurs qu’on 
peut avoir des ennemis… Le pardon est un choix. Et 
je trouve fort bienvenu que la CRR n’impose jamais le 
pardon des victimes.

Ce tiers-lieu de justice est nécessaire. Il doit demeurer. 
Il y a tant à faire encore pour aider les victimes.

En Suisse
Le rapport du projet pilote sur l’histoire des 
abus sexuels dans l’Eglise suisse présenté 
le 12 septembre 2023 à Zurich a permis 
de dénombrer, entre 1950 et 2022, 1 002 
cas d’abus sexuels sur 921 victimes pour 
510 auteurs. Selon les historiennes qui 
ont réalisé cette étude commanditée par 
la Conférence des évêques suisses ( CES ), 
l’Union des supérieurs majeurs ( USM ) et la 
Conférence centrale catholique romaine de 
Suisse ( RKZ ), il ne pourrait s’agir que de la 
partie émergée de l’iceberg. 

« Nous ne devons pas seulement nous 
excuser pour les abus sexuels commis dans 
le cadre ecclésial, mais aussi réparer et 
prévenir et surtout ne plus jamais minimiser 
ou dissimuler », a souligné Mgr Joseph 
Bonnemain, responsable pour la question 
des abus au sein de la Conférence des 
évêques suisses ( CES ). Mgr Bonnemain a 
promis une série de mesures concrètes.

Ce rapport est publié en pleine polémique 
autour de l’attitude de l’épiscopat suisse. 
Après des révélations parues dans la 
presse suisse, le 10 septembre 2023, la 
Conférence des évêques suisses ( CES ) a 
confirmé l’ouverture d’enquêtes canoniques 
préliminaires contre plusieurs évêques 
émérites ou en exercice sur des soupçons de 
dissimulation d’agressions sexuelles, voire 
d’agressions directement imputées.

« Nous devons tout mettre en lumière. Il 
faut mettre fin à la dissimulation. C’est une 
contribution supplémentaire pour que notre 
Église puisse devenir plus honnête », a déclaré 
Mgr Bonnemain.

13



14

Face au désastre …
… Ressources, mouvements intérieurs et 
interrogations 

Après 30 ans en tant qu’ingénieur au service de la 
transformation numérique des processus de la justice 
judiciaire et une reconversion comme « psy » il y a 
10 ans, œuvrer à cette autre forme de justice qu’est 
la justice restaurative au sein de la Commission 
Reconnaissance et Réparation a pour moi un goût 
d’unité. 

Face au désastre, à tant de vies abimées, parfois 
même saccagées par les violences sexuelles, nous 
sommes là, avec les personnes qui en ont été 
victimes : accueillir et accompagner pas à pas ces 
personnes dans l’émergence de leur récit de vie 
et dans la prise de conscience de ce qui pourrait 
être réparateur pour elles ; accompagner aussi les 
supérieurs de congrégations dans la réception de 
ce récit et les pas qu’ils font pour apaiser un peu la 
souffrance des personnes victimes.  

Pour cela, nous avons besoin de beaucoup de 
ressources. L’appartenance au collectif qu’est la 
commission est précieuse : le cadre posé par la 
CRR, l’appui du binôme, les moments d’humanité 
partagés entre membres, l’aide de Valentine Bück, les 
échanges de pratiques, la supervision et la formation, 
le partage lors des séances de formation consultative, 
les réflexions sur la forme de justice restaurative que 
nous mettons en oeuvre… je trouve très savoureux 
et enrichissant de travailler ainsi avec des personnes 
aux parcours variés, d’avancer ensemble avec nos 
points de vue différents.

Et puis, ce qui fait ressource, pour me tenir là, au 
bord de la scène de désastre avec la personne victime, 
c’est le lien d’humanité tissé avec elle. Nous sommes 
ensemble, le lien fait soutien pour moi, elle nous 
dit qu’il fait soutien pour elle aussi. Elle peut ainsi 
élaborer sur ce qui lui est arrivé, un pied dans la scène 
du passé, un pied dans le présent avec nous. 

Ce que je trouve le plus difficile, c’est quand la 
personne présente des traits de personnalité 
paranoïaque et qu’elle nous prend, la CRR, le 
binôme ou moi comme cible de sa colère, de son 
dégoût, de son sentiment de persécution. J’ai pu 
craindre d’aller au contact de ces personnes, il m’est 
arrivé de ressentir de l’impuissance, un sentiment 
d’échec. Les paroles de notre superviseure m’aident 
à dépasser cette difficulté « sa colère lui permet de se 
défendre de l’effondrement ; il avait peut-être besoin 
de vous mettre en échec ; c’était peut-être important 

Une question à ...
Florence Krieg, membre de la CRR 

pour lui de reprendre la main ; c’est lui qui a décidé de 
stopper le processus ».

Après 1 an comme membre de la CRR, j’ai envie 
de dire mon émerveillement pour beaucoup de 
personnes rencontrées, pour l’énergie qu’elles 
déploient pour vivre, malgré tout : qu’elles soient 
abattues, fragiles émotionnellement ou habitées 
par la rage, qu’elles aient réussi à mettre cette 
énergie au service du développement de leurs 
facultés intellectuelles ou de leur créativité. Mais 
j’ai aussi envie de dire ma colère : il faut qu’ils soient 
conscients des dégâts terribles qu’ils font dans la vie 
de tant de victimes ceux qui agissent ou ont agi leurs 
pulsions sexuelles, et ceux qui se taisent et couvrent 
de tels faits ! Elle ne bouge pas beaucoup l’Eglise 
catholique : quelle réception par les évêques en mars 
2023 du résultat des 9 groupes de travail ?!

J’ai par ailleurs envie de partager deux de mes 
interrogations : 

• Tout d’abord sur la justesse de la clause 
de renonciation à agir dans le protocole de 
reconnaissance et de réparation ; j’en vois bien 
l’intérêt pour les congrégations mais est-ce juste 
pour la personne abusée ? Ne plus rien attendre de 
la congrégation, dépasser le statut de victime, c’est 
un bien bel objectif mais les personnes souvent 
n’en sont pas là ; une personne accompagnée 
l’a refusée « moi, les faits que j’ai subi sont trop 
graves » ; « dans cette affaire, je ne veux pas baisser 
mon froc » ; « il y a un côté solde de tout compte » ; 
lors de la rencontre avec la congrégation, cela a 
été l’occasion pour moi de proposer aux personnes 
présentes de prendre le temps d’entendre ce 
« non » et à la personne victime de sentir que son 
« non » était accueilli ; quelques semaines plus 
tard, le supérieur de la congrégation étant resté 
silencieux sur la possibilité de supprimer cette 
clause, la personne a trouvé une autre manière 
d’exprimer son désaccord en indiquant dans le 
protocole qu’« il considère que justice ne lui sera 
jamais rendue ». Créativité encore de la personne, 
actrice du processus de réparation.

• Sur la posture d’accompagnement de ces 
personnes abusées, et plus particulièrement 
de celles qui ont été / sont sous emprise : m’est 
apparue la nécessité d’avoir une extrême vigilance 
pour ne pas reproduire l’abus / l’emprise dans 
notre relation; comment proposer sans imposer 
un récit ( dans la recommandation ) quand la 
personne ne sait pas dire ce qui lui convient ? 
Comment construire avec elle une rencontre avec 
la congrégation ? 



15

Enfin, j’ai envie de dire la joie ressentie lors 
des rencontres entre personnes victimes 
et supérieurs des congrégations. Diversité 
des rencontres, à chaque fois, une lumière 
particulière : une information sur l’abuseur 
donnée par la congrégation qui donne sens 
aux souvenirs de la personne, le chant de 
la personne et le cadeau si ajusté de la 
congrégation, l’ouverture de la congrégation 
à l’accueil de l’orphelin, l’écoute du récit 
poignant de la personne et l’échange plein 
d’humanité sur l’impossible pardon. 

Une rencontre m’a permis de sentir très 
concrètement notre rôle de tiers dans la fin du 
processus : juste après la rencontre, chacun 
nous a dit la peur qui l’habitait en arrivant : 
le supérieur « j’avais peur car je n’avais rien à 
leur apporter », un des hommes accompagnés  
« je pensais rencontrer quelqu’un de très sûr de 
lui comme B. (le supérieur de son agresseur), je 
pensais rencontrer un loup et j’ai rencontré un 
agneau ». La relation que nous nouons au cours 
du processus, d’une part avec la personne qui 
a saisi la CRR, et d’autre part avec le supérieur 
de la congrégation, les soutient et permet 
( parfois ) cette rencontre malgré les peurs de 
chacun.

Dans cette rencontre, ce qui avait 
particulièrement touché la personne 
accompagnée, c’est finalement la présence 
de cet homme, humble, qui reconnaît la 
responsabilité de sa congrégation et qui laisse 
entrevoir par son émotion combien il est 
bouleversé. 

« Je ne serais pas allé au bout du parcours jusqu’à 
cette date sans vous. Ma ferveur d’enfant m’a été 
rendue... J’aspire maintenant à participer à faire 
croître l’esprit d’enfance dans L’Église et autour 
de moi, avec mon épouse. »

« J’ai pris connaissance et lu et relu avec 
attention le rapport de la C.R.R. que vous m’avez 
fait parvenir. Je n’ai rien à rajouter et je souscris 
entièrement aux conclusions dictées par la C.R.R.
J’en profite pour vous remercier sincèrement 
pour votre capacité d’écoute et d’empathie. Vous 
n’imaginez pas le bien que cela m’a procuré de 
pouvoir me libérer de ce fardeau que je portais 
depuis 60 ans. »

« Je retiens que le processus initié il y a plus d’un 
an avec la Commission de Reconnaissance et 
Réparation de la CORREF a été un long chemin, 
difficile à traverser. Cela a été compliqué et 
bouleversant de ressasser et mettre des mots sur 
des sentiments, des impacts parfois sous-estimés 
et pourtant tellement présents dans ma vie. Je 
veux désormais avancer en paix. Le protocole tel 
qu’il a été suggéré et rédigé avec l’aide de la CRR 
est une réponse et une aide à cela et je remercie 
la commissaire qui m’a accompagné tout 
particulièrement. »

Témoignages
de victimes accompagnées 
par la CRR



16

Libres propos
par Père Pierre Lambert, o.p.

Notre corps.

L’émerveillement devant toute la richesse de l’esprit 
humain entraîne parfois, chez certaines personnes, 
une ignorance ou un désintérêt de leur corps. En 
n’étant attentifs qu’à ce qui en elles est esprit, elles 
laissent en jachère ce qui est matière. Mais alors les 
mauvaises herbes ne manquent pas ... Il ne s’agit 
pas ici de refaire un traité du corps humain, mais de 
rappeler quelques vérités simples parfois oubliées.

L’origine de notre corps.

 De façon habituelle, nous désignons sous le nom 
de corps ce qui en nous a eu un commencement et 
aura une fin. Nous appelons âme l’autre partie de 
nous-même. Alors que nous ne connaissons pas 
l’origine de notre âme, l’origine de notre corps nous 
est connue, tout en étant marquée par le hasard. Ce 
hasard constitue le fondement de l’autonomie de 
chaque personne [1].

Notre corps a commencé d’exister lors de l’union 
de deux cellules vivantes et s’est développé grâce 
aux trois milliards et demi d’informations présentes 
sur les vingt-trois chromosomes de chaque cellule 
initiale. Réunis dans le noyau de cette nouvelle 
cellule, il leur faut s’ajuster un à un, en tenant 
compte de leur spécificité. Cet assemblage, à 
l’intérieur du noyau, dure environ six heures [2].       

Par ailleurs, de même que chaque âme est unique, 
de même le corps humain, tout en étant défini par 
les chromosomes reçus de ses géniteurs, constitue 
un être unique. Car notre identité corporelle n’est 
pas déterminée d’abord par la matière qui est 
en nous mais par l’assemblage spécifique de nos 
chromosomes.

En ce qui concerne la personne du Christ, jusqu’à 
une période récente, les théologiens ignoraient 
l’apport propre de la mère dans la conception du 
corps humain [3] et n’avaient comme repère que la 
maternité virginale de la Vierge Marie. Pour eux la 
structure initiale du corps du Christ venait donc 
totalement de Dieu. Le Christ était considéré comme 
appartenant à l’humanité grâce à ce qu’il avait reçu 
dans le sein de la Vierge Marie.

Il n’est plus possible, comme ce fut le cas jusqu’à 
une période récente, de considérer que l’unité de 
l’espèce humaine est fondée sur la matière qui est 
en nous. De nombreuses observations ont montré 
qu’il existait un renouvellement permanent de nos 
composantes matérielles. Selon ces observations, 

sur une période de sept ans, toutes les composantes 
de notre corps sont éliminées et remplacés par 
d’autres. Notre appartenance à l’espèce humaine 
et notre identité personnelle sont déterminées 
par nos chromosomes dont la structure est fixée 
dès la conception quelle que soit la matière qui les 
constitue.

Les théologiens contemporains n’ont pas encore, 
semble-t-il, élaboré une théologie de l’Incarnation 
qui tienne compte des connaissances actuelles 
du corps humain. Il convient cependant de garder 
l’essentiel : De même que chacun d’entre nous est, 
par son corps, membre de l’espèce humaine, de 
même le Christ, en prenant un corps, est devenu 
solidaire de notre humanité.

Notre corps reçoit ce qui est nécessaire pour 
vivre.

Notre corps est avant tout, dès le sein maternel, le 
lieu de contact et d’ouverture avec le monde qui 
nous entoure. Par lui nous recevons ce qui nous 
est nécessaire pour continuer d’exister et surtout 
pour construire à la fois notre corps et notre esprit. 
L’adage des penseurs du Moyen-Âge : « Il n’y a rien 
dans l’intelligence qui ne soit d’abord dans les sens » 
correspond à cette réalité. Mais il est possible que 
notre âme reçoive elle-aussi des informations [4], 
cependant cet apport reste aléatoire et incertain. 
Alors qu’il nous est possible de percevoir, en grande 
partie, ce qui entre dans notre corps.

[1] Cf. article de Henri Atlan : Éducation, éthique et vérité, dans la 

Lettre du Comité Consultatif National d’ Éthique pour les Sciences 

de la Vie et de la Santé, n°26, mars 1992, page 9.

[2] Comme aumônier national, de 1987 à 1994, du Centre Catho-

lique des Médecins Français (C.C.M.F.) et du Centre Chrétien des 

Sages-Femmes (C.C.S.F.), j’ai participé à de nombreux congrès et 

colloques où ces questions ont été débattues, et rencontré person-

nellement tel ou tel chercheur.

[3] Le rôle de l’ovule dans la formation d’un embryon n’a été recon-

nu par la science qu’en 1830. Les observations du Docteur Ogino 

ont été publiées au début du 20e siècle. Jusqu’alors, dans la pensée 

commune, la femme était considérée comme une terre où l’homme 

semait sa graine. Cf. Psaume 139, 15 ; Job 1,21 ; Siracide 40,1. 

[4] Ainsi dans le livre de Job : « Pourtant Dieu parle d’abord d’une 

manière et puis d’une autre, mais l’on n’y prend pas garde ; dans le 

songe, la vision nocturne, lorsqu’une torpeur accable les humains, 

endormis sur leur couche » Chapitre 33, verset 14-15.    



17

Ce qui est reçu par notre corps est absolument 
nécessaire à la vie, en être privé entraîne des 
conséquences irréparables. Ainsi notre cerveau, 
malgré ses milliards de cellules, est incapable de se 
structurer et se développer sans l’apport d’éléments 
matériels et immatériels. Des faits survenus dans 
divers pays, à diverses époques, ont mis en évidence 
les conséquences irréversibles sur le développement 
provoquées par l’absence chez des enfants de toute 
relation avec d’autres personnes. Même des gestes 
simples et presque innés, telle que la marche, 
exigent pour se construire une intervention venant 
de l’extérieur [5]. La quasi-totalité de nos conduites et 
de nos comportements, comme la lecture, l’écriture, 
la vie en société ou la vie spirituelle, se construisent 
par ce que nous recevons dans le corps.

Notre corps est aussi nécessaire dans notre vie 
spirituelle. Son importance apparaît de façon 
évidente lors du baptême d’un jeune enfant. Le 
sacrement agit sur lui par la seule présence de son 
corps. Il n’aura connaissance de ce que le baptême 
a réalisé en lui que lorsqu’il lui sera possible de le 
comprendre. La présence de personnes en situation 
de responsabilité avec le baptisé peut faire défaut. 
Dans le cas de nouveaux-nés en danger de mort, de 
nombreux enfants ont été baptisés par une sage-
femme qui n’avait aucun lien familial avec le bébé.

De même, dans l’Eucharistie, le Christ vient en 
nous sous les apparences du pain et de vin, il existe 
ainsi un lien direct entre lui et notre corps. Il arrive, 
dans certains cas, que nous ressentions ce lien. 
Un prêtre qui vivait au milieu de musulmans avait 
décidé d’observer le jeûne du ramadan (qui a son 
origine chez les moines égyptiens) en lui donnant 
un sens chrétien. Il célébrait donc l’Eucharistie au 
moment du coucher du soleil, en n’ayant rien mangé 
ni bu depuis plus de vingt heures. Au moment de la 
communion, il fit alors l’expérience que son corps 
avait physiquement faim et soif du Corps et du 
Sang du Christ. Il existe d’ailleurs dans la liturgie 
quelques affirmations de ce lien de l’Eucharistie 
avec notre corps [6].

Notre corps qu’il faut maîtriser.

 Tous ceux pour qui l’esprit est important, en 
particulier les responsables religieux, attirent notre 
attention sur le danger d’être dominés par notre 
corps et sur la nécessité de le maîtriser. Dans ce 
domaine, il existe ainsi un grand nombre de lois, 
règles, conseils, commandements, qui ont pour objet 
notre corps et ses diverses activités. En particulier 
les prescriptions concernant les pratiques de 
purification et l’interdiction de certains aliments. 
Ces pratiques ont été dénoncées par le Christ [7].  
    
L’apôtre saint Paul, dans sa première lettre aux 
chrétiens de Corinthe, insiste sur la nécessité d’une 
conduite rigoureuse à l’égard de son corps : « Je 
traite durement mon corps et le tiens assujetti, de peur 
qu’après avoir proclamé le message aux autres, je ne 
sois moi-même éliminé » (1 Corinthiens 9,27). Cette 

conduite a son origine dans le lien entre Dieu et le 
corps des chrétiens. Dans cette même lettre il leur 
demande de glorifier Dieu dans leur corps parce 
que Dieu en a pris possession : « Ou bien ne savez-
vous pas que votre corps est le temple du Saint-Esprit 
qui est en vous et qui vous vient de Dieu, et que vous 
ne vous appartenez pas ? Quelqu’un a payé le prix de 
votre rachat. Glorifiez donc Dieu dans votre corps » ( 1 
Co. 6,19-20 ). Par la suite, cette démarche de glorifier 
Dieu a été considérée par certains chrétiens comme 
ne pouvant pas être accomplie seulement par 
notre corps mais aussi par notre esprit, ils ont donc 
complété le texte de saint Paul : « Glorifiez donc Dieu 
dans votre corps et dans votre esprit, qui appartiennent 
à Dieu » ( 1 Co. 6,20 ). Ce qui, en lui associant l’esprit, 
diminue l’importance du corps [8].  

Pour saint Paul nos corps sont marqués par la 
basse condition qui est la nôtre maintenant [9]. 
Dans la lettre aux Galates, il fait mention que « ce 
fut à l’occasion d’une maladie que je vous ai pour la 
première fois annoncé l’Évangile ; et si éprouvant pour 
vous que fut mon corps, vous n’avez montré ni dédain, 
ni dégoût » (Galates 4,13-14). Et dans la deuxième 
lettre aux Corinthiens saint Paul reconnaît la 
présence dans sa chair d’une écharde, un ange de 
Satan chargé de le frapper (2 Co.12,7). Dans cette 
même lettre saint Paul met une différence entre 
notre corps terrestre qui sera détruit et le corps 
éternel et non fait de main d’homme qui nous est 
préparé dans le ciel (2 Co. 5,1).

[5] Au début du 20e siècle, au nord de l’Inde, un garçon âgé d’envi-

ron 14 ans a été découvert au milieu d’animaux qui l’avaient élevé. 

Non seulement il n’a pas pu apprendre à parler, mais son squelette 

s’était structuré comme un quadrupède et il lui était impossible de 

se tenir debout sur ses jambes.   

[6] Immédiatement avant la communion, le prêtre a la possibilité de 

dire cette prière : « Seigneur Jésus-Christ que cette communion à 

ton Corps et à ton Sang […] soutienne mon esprit et mon corps ». 

Durant le Carême, les prières après la communion mentionnent 

que l’Eucharistie est un aliment (Mercredi de la 1ère semaine), un 

repas (Mardi de la 2e semaine), et qu’elle imprègne nos esprits et 

nos corps (Vendredi de la 3e semaine).

[7] Évangile selon saint Marc 7,18-23. et selon saint Matthieu 15,17-

20.

[8] Cet ajout au texte de saint Paul figure dans des manuscrits posté-

rieurs au 4e siècle et il a été reproduit jusque dans la traduction de 

Louis Segond publiée en 1947.  

[9] Épître aux Philippiens 3,20, Le nom grec traduit habituelle-

ment par humilité, désigne plus exactement la basse condition. Il 

caractérise la situation de Léa, épouse de Jacob, Genèse 29,32 ; et 

celle de la Vierge Marie, Évangile selon saint Luc 1,48. Dictionnaire 

Grec-Français de M.A.Bailly, 1928, page 1897.



18

Le corps a ainsi été estimé, par certains, comme 
constituant un obstacle à notre union avec Dieu. 
Au 19e siècle, la conduite envers le corps était 
caractérisée par cette sentence attribuée au Curé 
d’Ars : « Tout ce qu’on donne au corps, on l’enlève à 
l’âme ». Il existait un vêtement de nuit destiné à 
limiter les contacts entre les corps : une chemise 
conjugale très longue, en tissu épais, avec, à 
l’emplacement requis, une étroite ouverture 
entourée de ces mots brodés : Dieu le veut [10]. 
Jusqu’au début du 20e siècle, le contenu de l’examen 
de conscience de Monsieur Tronson, lu au réfectoire, 
faisait la joie des séminaristes : ne pas avoir utilisé 
des baguettes pour glisser sa chemise dans sa 
culotte, ou encore ne pas avoir fixé sa soutane à un 
crochet en haut du lit avant de s’y glisser.

Contrairement aux propos de certains moralistes, 
il ne suffit pas de manger des pâtes et des haricots 
blancs, ou encore d’avoir lu les livres sur ce sujet 
pour maîtriser son corps ( des cas récents en 
témoignent ). Nous constatons ici l’absence dans la 
pensée chrétienne contemporaine d’une théologie 
morale en référence avec les connaissances actuelles 
de notre corps.      

Tout est grâce.
 
À la suite de saint Paul qui affirmait : « Aussi mettrai-
je mon orgueil bien plutôt dans mes faiblesses, afin que 
repose sur moi la puissance du Christ » ( 2 Corinthiens 
12,9 ), plusieurs écrivains chrétiens de la première 
moitié du XXe siècle ont médité sur ces faiblesses 
de la nature humaine, en y découvrant pour certains 
une entrée à la grâce, et pour d’autres une fausse 
conception de cette faiblesse.  

Peu avant d’être tué, Charles Péguy écrivait en 
juillet 1914 : « Mais les pires détresses, mais les pires 
bassesses, les turpitudes et les crimes, mais le péché 
même sont souvent les défauts de l’armure de l’homme, 
les défauts de la cuirasse par où la grâce peut pénétrer 
dans la cuirasse de la dureté de l’homme […] Ou si l’on 
veut dans le mécanisme spirituel les pires détresses, 
crimes, turpitudes, le péché même sont précisément 
les points d’articulation des leviers de la grâce. Par 
là elle travaille. Par là elle trouve le point qu’il y a 
dans tout homme pécheur. Par là elle appuie sur ce 
point douloureux. On a vu sauver les plus grands 
criminels par leur crime même. Par le mécanisme, par 
l’articulation de leur crime » [11].

Une vingtaine d’années plus tard, Georges 
Bernanos concluait son roman « Journal d’un curé de 
campagne » par cette méditation : « Il est plus facile 
que l’on croit de se haïr, La grâce est de s’oublier. 
Mais si tout orgueil était mort en nous, la grâce des 
grâces serait de s’aimer humblement soi-même, 
comme n’importe lequel des membres souffrants de 
Jésus-Christ » [12]. Pour appuyer cette pensée Georges 
Bernanos fait dire par le prêtre, juste avant de 
mourir, cette parole de sainte Thérèse de Lisieux : 
« Tout est grâce » [13].  

Dans ce roman, Bernanos n’hésite pas à stigmatiser 
la morale de son temps en faisant dire à un des 
personnages : « Allons donc ! Le pauvre diable qui 
bouscule son amie sur la mousse, un soir de printemps, 
est tenu par vous en état de péché mortel, et le tueur 
de villes, alors que les gosses qu’il vient d’empoisonner 
achèveront de vomir leurs poumons dans le giron 
de leurs mères, n’aura qu’à changer de culotte et ira 
donner le pain béni ? » [14].

Cette prise de position à l’égard de la condition 
humaine est également présente dans la prière du 
Père Jésuite pour son frère Rodrigue, au début de la 
pièce de Paul Claudel, « Le soulier de satin » : « Mais, 
Seigneur, il n’est pas si facile de vous échapper, et s’il 
ne va pas à Vous avec ce qu’il a de clair, qu’il y aille 
par ce qu’il a d’obscur ; et par ce qu’il a de direct, qu’il 
y aille par ce qu’il a d’indirect ; et par ce qu’il a de 
simple, qu’il y aille par ce qu’il a en lui de nombreux, 
et de laborieux et d’entremêlé, et s’il désire le mal, que 
ce soit un tel mal qu’il ne soit compatible qu’avec le 
bien » [15].  

À cette même époque, le poète Marie-Noël n’hésite 
pas à mettre en cause les traditions juives : « De 
Moïse qui n’est pas Dieu, sont sorties la honte de la 
chair, les impuretés, les souillures. De Moïse sont 
sortis les purifications, les voiles, les refoulements, les 
hypocrisies. De Moïse est sortie la Loi qui sans cesse 
salit et nettoie…qui lave l’extérieur du plat et le dehors 
du sépulcre.

Le Christ, notre Seigneur, nous a affranchis de Moïse. 
Mais nous sommes restés imprégnés de la vieille 
angoisse judaïque. Et les peuples, mangeurs de Bible, 
portent des habits plus clos, des yeux plus secrets et 
des turpitudes mieux cachées que les autres.

Je pense au peuple d’Athènes si clair, si serein, si nu !
Et au petit Pauvre d’Assise si joyeux, si franc, si 
libre. » [16].

[10] Chemise conjugale, du 19e siècle, originaire du sud de la France. 

Elle est exposée au Musée du scaphandre (!), à Espalion, dans 

l’Aveyron.

[11] Note conjointe sur M.Descartes et la philosophie cartésienne. 

œuvres en prose 1909-1914, Édition de la Pléiade, 1957, page 1330.

[12] Éditions Plon, Pocket, 1974, page 311.

[13] Idem, page 313. Novissima verba, Derniers entretiens de  Ste 

Thérèse de l’Enfant-Jésus, Office Central de Lisieux, 1926, page 28.

[14] Éditions Plon, Pocket, 1974, page 263.

[15] Le soulier de satin, Éditions Gallimard, 1929, page 18.

[16] Marie-Noël, Notes intimes, Éditions Stock 1959, pages 95-96.



Ce texte, publié en 1959, a été rédigé en 1933, 
Marie-Noël avait alors 50 ans. Il nous fait 
découvrir chez une chrétienne, vivant au sein de 
la communauté catholique d’Auxerre, quel était 
l’enseignement sur la morale qu’elle avait reçu et les 
réactions que cela avait provoqué.

Dans la publication de ses « Notes intimes », Marie-
Noël a inséré juste après ce texte une « Prière à mon 
corps », à la gloire du corps. Ce texte, à lire avec un 
certain humour, rend l’âme responsable de toutes 
les difficultés de la vie humaine :

« Ô mon corps, tant que tu pourras, garde-moi de mon 
âme.

Ne meurs pas, sois vivant, ne m’abandonne pas à elle 
seule.

Ne défaille pas, sois fort pour la tenir liée, enfermée, 
l’empêcher de me nuire.

Mange, bois, engraisse, sois épais afin qu’elle me soit 
moins aiguë.

Protège-moi contre elle tant que tu pourras. Défends-
moi de toute ta substance, de tout ton poids, de toute la 
terre qui te tient aux pieds. Sauve-moi d’elle! » [17].

Il semblerait que Marie-Noël n’aie pas voulu juger 
directement les moralistes de son temps, et a 
inversé finement la place du corps et de l’âme.

« Car notre cité, à nous, est dans les cieux, d’où nous 
attendons comme sauveur, le Seigneur Jésus-Christ qui 
transfigurera le corps de notre basse condition pour le 
rendre semblable à son corps de gloire, avec la force 
qui le rend capable aussi de soumettre toutes choses » 
(Épître aux Philippiens 3,20-21).

   
    

[17] Marie-Noël, Notes intimes, Éditions Stock 1959, pages 95-96.

Membres 
référents
de la CRR

Stéphane AUDOIN-ROUZEAU 

Marie BALMARY

François BERNARD

Delphine BONNET

Marie BRAJEUX-MADELAIN

Elodie BRIAN

Valentine BUCK

Bruno CATHALA

Pascale de SALINS

Stéphane de NAVACELLE

Lionel de RIVASSON

Alain GIRARDET

Taïeb FERRADJI

Micheline FERRAN

Virginie FOURNIER

Blandine FROMENT

Philippe KABONGO M’BAYA

Maylis KAPPELHOLF-LANCON

Florence KRIEG

Thierry LEON

Anne MANOHA

Guillaume MONOD

Bernard PAIX

Eve PAUL 

Jean-Paul PONTHOD 

Vincent POYET 

Diane RONDOT 

Sylvette TOCHE 

Pauline VINOT

Marie-Aude ZIADE 

19



20

Le processus de 
l’emprise sectaire [1]
Rencontre avec Jean-Pierre Jougla, membre de la Cellule de lutte contre l’emprise et 
les dérives sectaires dans l’Église catholique ( service conjoint de la CEF et de la CORREF )

« Ce que le sens commun et les gens normaux 
refusent de croire, c’est que tout est possible ». 
Hannah Arendt, Le système totalitaire [2].

L’obstacle le plus important dans le traitement 
des abus au sein de structures religieuses semble 
résider dans la difficulté de comprendre l’emprise 
qui, au-delà des violences physiques et escroqueries 
financières qu’elle a permises, constitue en soi le 
traumatisme majeur pour la victime.

L’Église n’est pas la seule à avoir du mal à cerner 
la notion d’emprise et cette difficulté se rencontre 
chez tout le monde, y compris dans les juridictions 
de jugement laïques. Dans le document émanant 
de l’épiscopat français il est écrit que « les trois 
tentations du pouvoir, de l’avoir et du jouir sont 
universelles. Simplement la présence de ces dérives est 
encore plus grave quand on la trouve là où l’on serait 
en droit de rencontrer des témoins de Dieu et des fruits 
de sainteté » [3].

D’où l’importance de ne pas d’abord se focaliser 
uniquement sur la doctrine des groupes à caractère 
sectaire se revendiquant comme chrétiens, mais 
sur le processus de l’emprise, car c’est l’emprise 
qui permet toutes sortes d’abus. L’emprise, tant au 
niveau du processus psychologique qu’au niveau 
systémique et structurel, explique seule ce qui a 
permis les abus divers commis dans les groupes 
catholiques déviants. Mais les victimes sont trop 
souvent impuissantes à mettre des mots pour 
comprendre ce qui leur est arrivé. Pourtant aucun 
des abus, aucun des viols, de femmes, d’hommes 
ou d’enfants, aucune atteinte aux biens ou à la 
personne, n’aurait été possible sans une mise en état 
d’assujettissement car ils ont été commis à l’insu de 
la victime. « Le rapport Sauvé » qui a souligné cette 
particularité doit amener chacun à s’interroger sur 
l’existence de l’emprise et plus particulièrement 
dans des mouvements abusifs sur l’emprise de 
nature sectaire.

L’emprise de nature sectaire

Si nous prêtons attention aux récits des victimes, 
nous voyons apparaître quelques invariants au 
nombre desquels celui de la géographie physique du 
groupe déviant qui se constitue autour de l’idée de 
territoire : purification d’un territoire, construction 
d’un territoire, protection de ce territoire, 

 [1] Texte élaboré par Anne Lécu à partir de l’exposé de Jean-Pierre 

Jougla, délégué de la Cellule de lutte contre les dérives sectaires 

dans l’Église catholique ( service conjoint de la CEF et de la COR-

REF ) lors d’une rencontre à Leipzig en novembre 2020. Revu et 

corrigé par l’auteur le 26 mars 2023.

Jean-Pierre Jougla, avocat honoraire, ancien vice-président de 

l’Unadfi. Il a été à l’initiative du Diplôme Universitaire « Emprise 

sectaire et processus de vulnérabilité́ » et est régulièrement interve-

nant comme ‘sachant’ et désigné́ comme expert dans des dossiers 

d’emprise devant les tribunaux.

 [2] Hannah ARENDT, Le système totalitaire, Paris, Seuil, Points Essais, 

2002, p. 247.

 [3] https://publications.cef.fr/numeros-2018/571-derives-sec-

taires-dans-des-communautes-catholiques.html

peuplement de ce territoire et gouvernement de ce 
territoire autour de quelques paradigmes différents 
de ceux de nos sociétés libres. Il s’agit bien alors 
d’exercice du pouvoir et surtout d’exercice du 
pouvoir temporel au sein des communautés 
déviantes sous l’autorité absolue de celui qui dit 
détenir le pouvoir spirituel.
 

https://publications.cef.fr/numeros-2018/571-derives-sectaires-dans-des-communautes-catholiques.html
https://publications.cef.fr/numeros-2018/571-derives-sectaires-dans-des-communautes-catholiques.html


21

Rencontre
le 14 septembre avec 
Pascale Jamoulle, Docteure en 
anthropologie, licenciée en lettres 
et assistante sociale et auteure de 
« Je n’existais plus, les mondes de 
l’emprise et de la déprise »

Extraits de verbatim

« La rencontre à l’origine de l’emprise est 
incroyablement séduisante. Personne ne 
rentre dans l’emprise avec le revolver sur la 
tempe. La personne rencontre quelqu’un qui 
semble être beaucoup plus qu’elle-même, 
plus grande, une personne séduisante. 
Cette séduction comporte le germe de 
l’infériorisation. Il y a un supérieur et un 
inférieur. Et au fur et à mesure va se mettre 
en place un mécanisme de destruction 
de la personne sous emprise. L’emprise 
se distingue ainsi de la domination. En 
l’absence d’aide extérieure, il  y a un 
conditionnement long qui se construit sur la 
durée et qui est imperceptible au départ.  

Le système abuseur est un processus qui 
passe par l’infériorisation, l’autre ne vaut 
rien, n’a aucune valeur que celle d’appartenir 
à son abuseur qui est le seul à prétendre 
pouvoir s’intéresser à la personne. 
Le corps aussi est cassé, son idéal du corps et 
du moi. 

Les traumatismes de l’enfance sont une 
voie royale pour l’emprise. L’abus, l’inceste 
dans l’enfance non reconnus, non dénoncés, 
constituent un terreau pour l’emprise. La 
personne n’a pas pu se construire comme 
sujet, elle s’est construite comme objet.
Se défaire de l’emprise passe par la parole 
d’un autre ou par un écrit. Je crois à la valeur 
du récit. Il faut mettre des mots pour que 
lentement la conscience très lentement 
arrive. Le récit et l’écrit sont très importants. 
Cela permet aussi de raconter aux enfants et 
cela libère ainsi la parole des descendants.

Souvent ce qui aide à se défaire de la 
rencontre, c’est une autre rencontre, une 
bonne rencontre. Quelqu’un qui va de 
nouveau valoriser, donner le goût de la vie. 
Le conformisme qu’on a tous nous empêche 
de dire des mots, de proposer une aide vraie. 
A certain moment il y a des gens qui sortent 
du conformisme et qui se battent pour les 
autres. »

Directeur de publication :
Antoine Garapon

Association Reconnaissance et Réparation
226 rue du Faubourg 
Saint-Honoré – 75008 Paris

Association régie par la loi du 1er juillet 
1901
Siren N° 905 201 893
https://www.reconnaissancereparation.org/

Si vous souhaitez vous désabonner de notre 
newsletter, cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°1, 
cliquez >>ici<<.

Si vous souhaitez lire la newsletter n°2, 
cliquez >>ici<<.

https://forms.gle/M8TBa7ifQpLpRKJ19
https://drive.google.com/file/d/1pSbUA-geiHNnm29NMF1LmDmHdNB1H_Wy/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/1aRy3ksG-pRJkK9VTyIkQ3d6AjDmm605S/view

