
COMMISSION
RECONNAISSANCE 

& RÉPARATION

à vrai dire...

RECONNAÎTRE LA BLESSURE, 
RÉPARER LA PERSONNE 

LETTRE DE LA CRR N°1  

2E  TRIMESTRE 2023



Sommaire
Édito de Véronique Margron 

Le point d’Antoine Garapon

Parole de congrégation interview expérience 
avec Yannick Houssay (Frères de Ploërmel)

Regards croisés 
Orthodoxes, Antoine Arjakovsky 
Protestants, Philippe B. Kabongo-Mbaya
États-Unis, Dr. Massimo Faggioli

Analyse d’historien : Stéphane Audoin-Rouzeau 

Libres propos : Isabelle de Gaulmyn

Question à un membre de la CRR : Sylvette Toche

L’œil du psy  : Guillaume Monod 

Chiffres clés CRR 

Recettes de l’appel à dons 

« Le dire autrement »  
	

03
04
06

08

12
14
15
16
16
17
17

2



Édito
Par Véronique Margron,
Présidente de la CORREF

Une lettre... de la CRR. Quelle bonne idée je crois, que 
de faire lien entre la commission- dont nous avons très 
largement approuvé la création en novembre 2021, à 
la suite de la réception du lourd rapport de la CIASE, et 
nous toutes et tous, instituts religieux, sociétés de vie 
apostoliques et les communautés qui ont par ailleurs 
adhéré à notre processus.

Lire ces pages c’est encore et encore se mettre en présence 
des victimes. C’est se souvenir de chacune, de chaque 
vie, unique et trop souvent brisée, de chaque récit, ceux 
que nous connaissons et tous les autres, accueillis à la 
CRR. C’est se souvenir aussi que nombre de victimes 
manquent : nous espérons que d’une façon ou d’une 
autre, elles pourront, si elles le souhaitent, faire appel à la 
Commission. C’est espérer que chaque personne, chaque 
histoire, à travers le travail avec les « commissaires » et leur 
compagnonnage, trouve un chemin pour devenir acteur de 
sa réparation, de sa parole. Et au-delà de la compréhension 
qu’elle offre pour mieux entendre comment l’innommable 
a pu se produire. Comment dans nos communautés dont 
nous désirons tant qu’elles vivent du souffle de l’Évangile, 
le fracas des petits – enfants ou adultes – a pu se produire. 
Et souvent durant si longtemps.

Lire ces pages c’est entrer dans le travail des membres de 
la commission, leur façon de faire, leurs questions, leur 
engagement sans compter, leur analyse. C’est mesurer - un 
peu - que si pour nous tous ces années sont éprouvantes, 
voire bien davantage – elles le sont aussi pour celles et 
ceux qui s’engagent au service d’un « peu de vérité » et de 
la justice possible aujourd’hui. C’est alors leur dire notre 
profonde gratitude. Une gratitude qui n’empêche pas 
les échanges francs quand nous ne comprenons pas une 
procédure, une recommandation.

3

C’est lire encore la force du travail réflexif, afin que se 
poursuive celui mené par la CIASE, puis par des rapports et 
documents, comme ceux de la commission indépendante 
de l’Arche ou de Tangi Cavalin, demandé par le fr. Nicolas 
Tixier, prieur provincial de France des dominicains. Les 
contributions ici des regards orthodoxe, protestant, sur 
les Etats-Unis et de l’historien Stéphane Audoin-Rouzeau, 
sont passionnantes et nous éclairent. Nous le savons, si 
nous ne prenons pas les moyens de comprendre au mieux 
le scandale de ces crimes et de leur caractère systémique 
nous ne pourrons nous en prémunir.

Merci à toute l’équipe qui a rendu possible ce numéro 1 
et aux contributeurs ; spécialement à notre frère Yannick 
Houssay - membre du CA de la CORREF et provincial des 
frères de Ploërmel, de nous partager son regard sur le 
travail exigeant et douloureux de sa congrégation avec la 
CRR.

Bonne lecture, n’hésitez pas à la partager avec vos 
communautés et bien au-delà. Le travail de la CRR est notre 
bien commun à toutes et tous.
Et vivement le numéro 2 !



Antoine Garapon, président de la CRR

Le point 
d’Antoine Garapon

La CORREF et la CEF ont communiqué sur la CRR et 
l’INIRR au sein des diocèses et auprès des congrégations 
religieuses. Cela a permis d’entrer en contact avec les 
personnes restées proches de l’Église. Celles qui ont 
rompu avec l’Église sortent du silence 

Le plus souvent, il est difficile pour les victimes de savoir 
exactement ce dont elles ont besoin pour être réparées. Les 
différents entretiens et échanges, ainsi que la proposition 
d’un document d’aide à l’évaluation et à la formulation 
sont autant d’outils permettant de préciser la réparation. 
Nous leur demandons par exemple quel est le sens de 
leur démarche auprès de la CRR. Nous leur laissons du 
temps pour affiner, pour réfléchir ou au contraire nous 
rebondissons sur un de leurs propos pour trouver le geste, 
la parole, la réparation la plus personnelle.

Les modalités de réparation symbolique sont en effet 
proposées à la victime, et même coconstruites, imaginées 
avec elle. Mais ce ne sont pas les seules : la réparation 
pécuniaire également donne lieu à une auto-évaluation de 
son préjudice par la victime.

L’idée restitutive se concentre sur le passé, la réparation, 
telle que nous l’entendons, vise l’avenir : reconstruire 
une personne, lui permettre de retrouver l’énergie de 
vivre, le courage d’exister. Le modèle restitutif repose 
implicitement sur l’idée d’un ordre antérieur à réaffirmer, 
d’un équilibre entre les droits de chacun. Notre approche 
est de replacer le centre de gravité d’une vie devant 
et non plus derrière la victime. Dans ce cadre, la 
détermination d’un plafond est plus compréhensible car, 
si elle semble problématique dans une logique de stricte 
indemnisation, elle est admissible dans une démarche de 
désapprobation et de réparation.

Si la justice pénale répond à l’irréparable par le mesurable 
(du quantum de la peine ou des dommages et intérêts 
versés), la justice restaurative y répond autrement en 
donnant acte à la victime de l’incommensurable de son 
préjudice, et en se plaçant au-delà de la mesure. La 
réparation financière n’a de sens que comme signe 
en direction de la victime d’une compréhension 
par d’autres du mal qui lui a été fait et comme 
encouragement à continuer de vivre. Ce geste clôt et 
ouvre tout à la fois.

Plutôt que de réparation intégrale qui cherche une 
exactitude inatteignable, la CRR vise plutôt une 
réparation « ré-intégrante » qui vise à 
réintégrer le sujet, dans lui-même tout d’abord, mais 
aussi dans sa famille, en l’aidant à révéler des faits qui 
expliquent bien des choses de son comportement, et 
auprès de ses proches. La somme donne consistance à sa 
souffrance et le relance dans la vie, redynamise son être 
plutôt qu’elle augmente son avoir. Finalement en quoi 
consiste la reconnaissance, si ce n’est en une réintégration 
dans la société ?

La CRR a un rôle de « tiers de justice » dans ce processus. 
On ne peut pas comprendre la justice restaurative si l’on 
ne part du constat qui la fonde : celui de l’inadaptation, 
de l’impossibilité voire de l’effondrement, de la justice 
ordinaire, procédurale et quantitative.

Cette défection est le point de départ commun à la justice 
restaurative et à la justice transitionnelle. C’est peut-être 
pour cela que les victimes présentent un profil similaire : 
une victime de viol et une victime de torture éprouvent 
le même sentiment de solitude morale, de devenir 
subitement étrangère au monde, une perte de confiance 
dans les autres, un sentiment de culpabilité. Le même 
silence traumatique enferme les victimes dans leur 
histoire incommunicable. 

Le grand déplacement que fait la justice restaurative 
est de mettre la victime au centre, ce qui entraîne 
des conséquences beaucoup plus profondes que 
seulement lui montrer de l’empathie et de la 
bienveillance.

Prenons l’exemple de la prescription : lorsque 
j’appartenais à la CIASE, je partageais l’idée qu’il ne 
fallait pas y toucher ; aujourd’hui, je suis plus hésitant. 
D’une part, l’amnésie traumatique existe et de l’autre les 
victimes ont leurs raisons qui sont « légitimes ». Je pense 
à cet homme qui nous a expliqué qu’il lui était impossible 
de dénoncer l’agression tant que son père vivait – il aurait 
eu trop honte et craignait sa réaction qui aurait pu être 
violente. La difficulté est que son père est décédé 37 ans 
après les faits. Même si la justice avait été très diligente, 
cela n’aurait pas changé grand-chose. 

SPÉCIFICITÉS DE LA JUSTICE RÉPARATRICE 
ET PREMIERS ENSEIGNEMENTS DES ACTIONS DE LA CRR

4



La prescription montre que le droit classique part d’abord 
du point de vue de l’auteur et des garanties qui lui sont 
dues, en termes de preuve à apporter notamment, et 
ensuite de l’ordre public et enfin, de la victime. En plaçant 
la victime au centre, la justice restaurative inaugure 
un autre rapport aux faits, à la culpabilité, une autre 
conception de l’ordre public. 
  
S’agissant des faits et de la preuve, on expérimente à la 
CRR la possibilité d’établir des faits de manière moins 
exigeante sur le plan probatoire tout simplement parce 
que les voies classiques sont dans l’impossibilité de 
conduire à la vérité . Dès lors que l’enjeu n’est plus celui 
du châtiment mais celui de la réconciliation, il faut 
encore des garanties bien sûr, mais différentes. 

Cela explique le faible niveau d’exigence probatoire de 
la CRR vis-à-vis des faits : ils sont abordés, et établis, 
non pour les punir mais pour les dépasser, pour tourner 
la page une fois pour toutes. Le vecteur de la justice 
n’est pas le fait passé qu’il faut punir pour rétablir 
l’ordre mais l’objectif de retrouver le goût de la vie, 
le désir d’être, l’effort pour exister, « en dépit » d’une 
catastrophe intime qui a empêché de vivre. Le temps 
ne demande plus à être aboli mais devient, dans 
la justice restaurative, le vecteur de la libération 
personnelle.  La démarche de la CRR consiste 
davantage à réparer les victimes que les préjudices.

La démarche de la victime est éminemment personnelle, 
intime. On a trop parlé pour elle, à sa place, elle s’est trop 
longtemps tue, elle a souffert toute sa vie d’inhibition, 
d’une passivité mortifère, et à présent elle veut prendre 
la parole elle-même, pas par l’intermédiaire d’un avocat. 
Les victimes de viols comme celles d’abus sexuels ne 
supportent plus que des professionnels, même les mieux 
intentionnés, imposent leurs catégories, leurs mots ; tout 
notre processus est fondé sur leur parole. Une victime est 
émue de voir ses mots repris dans notre recommandation : 
« non seulement on me croit mais ce sont mes propres 
mots » (sous-entendu, pas ceux de la police ou de mon 
avocat, voire de mon psy). Nous constatons que nombre 
de victimes retrouvent vie au terme du processus, 
referment une période de leur vie. C’est d’ordre 
existentiel, non de l’ordre de la consolation. 
Alors que la justice classique cherche à prendre le 
maximum de précautions avant d’exclure, la justice 
restaurative consacre toute son énergie à inclure. 
Nous voulons aider une personne à retrouver son 
dynamisme vital. Que ce soit sous l’angle économique, 
juridique ou celui du sens, la somme versée est ici un 
engagement unilatéral, l’acquittement d’une dette née 
du crime considéré en tant qu’emprise unilatérale et 
injustifiée du corps d’autrui. Le crime place d’emblée 
tous les échanges consécutifs en dehors de la dimension 

monétisable ou médiatisable : il appelle un dépassement 
par une relation de reconnaissance mutuelle et d’échanges 
cérémoniels. Dans ce cadre, une parole de justice, élaborée 
collectivement, doit donner son sens, sa « direction », à 
cette somme versée. La CRR découvre, au fur et à mesure 
des versements effectifs, les vertus de l’attribution d’une 
somme d’argent. Elle permet de couper le temps, de clore 
une période de la vie et d’en ouvrir une autre, ce que 
Simmel appelle le « tempo de la vie ». « Ainsi, ma famille 
verra que ma souffrance n’était pas une illusion » dit 
une victime ; « cette somme m’oblige, écrit une autre, 
elle me demande de me relever ».

Notre première année d’expérience nous enseigne 
que l’importance de l’argent, mis en avant au début 
du processus, diminue progressivement dans ce 
cheminement. D’ailleurs, l’argent quand il est versé 
n’a pas véritablement de valeur monétaire ; nombre de 
victimes ne veulent pas y toucher car il leur paraît souvent 
« sale » ; elles le donnent aussitôt à leurs enfants ou à des 
œuvres. 

Certains se demandent précisément ce qu’est cette justice 
parallèle, si elle ne se résume pas à un pis-aller pour 
pallier les défaillances d’autres types de justice.
 Je crois au contraire que la forme de justice que nous 
pratiquons, répond à de nouvelles attentes de nos 
concitoyens comme de prendre en considération les 
demandes de la victime. Pour moi, la CIASE et la CRR 
participent d’un même mouvement que # Me Too 
dont elles cherchent à imaginer la seconde étape après 
la dénonciation. L’espace public classique (celui en 
l’occurrence de la police et de la justice) n’est pas toujours 
le plus pertinent et les réponses adaptées se trouvent 
plutôt dans d’autres espaces de socialité plus concrets, 
plus signifiants, plus proches de la relation qui a été 
violée (entre deux personnes, entre une famille et l’Église, 
au sein d’un quartier, etc.).  

La justice restaurative s’appuie sur un véritable modèle 
de justice qui ne doit pas se résumer à une utopie un 
peu mièvre, faite de bons sentiments. C’est une justice 
qui repose aussi sur le conflit (on s’en aperçoit tous les 
jours…) mais qu’elle traite différemment. 

* Extraits de l’entretien d’Antoine GARAPON, Président de la Commission Reconnaissance et Réparation, avec Hafida BELRHALI, 
Professeure de droit public à l’Université Grenoble-Alpes

5



Parole de 
congrégation
avec Frère Yannick Houssay, Provincial de France -Angleterre des Frères 
de l’Instruction chrétienne de Ploërmel et de la Famille Mennaisienne 

En 2019 déjà, lorsque je suis devenu Provincial, j’ai eu 
l’occasion de rencontrer des victimes. Je devais alors les 
faire attendre. Le rapport de la CIASE n’avait pas encore 
été publié, la CRR n’existait pas. Nous ne savions pas 
comment procéder. Cette attente était longue pour les 
victimes.

J’ai eu très vite la conviction que la Congrégation 
devait se prendre en main et trouver des réponses. La 
complexité de la situation vis-à-vis des victimes 
avant l’existence de la CRR était grande. J’ai donc 
accueilli la constitution de la CRR avec soulagement. 
Je voyais cette commission comme une sécurité qui 
s’offrait à moi pour gérer les cas le plus efficacement 
possible. Elle rassurait aussi les victimes. Je n’ai pas 
hésité un seul instant à orienter les victimes vers la 
CRR. Grâce à cette aide j’ai eu le sentiment que la 
Congrégation allait pouvoir apporter des réponses aux 
victimes. 

Au fur et à mesure que les contacts avec les 
commissaires se prenaient j’ai constaté combien les 
rencontres que les victimes avaient avec eux étaient 
des moments extrêmement forts J’ai travaillé avec deux 
commissaires ; des personnes profondément humaines, 
humbles dans leur manière d’aborder ces questions, très 
attentives aux victimes, et professionnelles dans leur 
approche. 

Et en même temps, à notre écoute aussi. Je dois dire 
qu’elles étaient attentives également à la personne que 
j’étais, au rôle que je tenais en tant que supérieur de la 
Congrégation en France, attentives à la manière dont 
je vivais cela, à l’homme que j’étais avec ses fragilités. 
J’ai senti leur grande attention. J’ai senti que c’était 
important de leur faire confiance, et de marcher à leurs 
pas. 

Au début, j’avais le sentiment que les commissaires 
eux-mêmes cherchaient un peu la méthode à mettre 
en place. Des idées de réparation apparaissaient, 
parfois me surprenaient. Mais on a cherché ensemble, 
on a cheminé ; je suis rentré dans la démarche, dans 
le dialogue avec eux, et, pour moi, ce fut une belle 
expérience. Ce que j’ai trouvé de particulièrement fort 

à travers ce travail accompli avec les commissaires 
c’est l’importance première accordée à la victime. De 
mon côté, j’étais prêt à faire ce qu’il fallait quoi qu’il en 
coûte à condition que cela soit juste. C’était pour moi 
une nécessité, un devoir pour la victime, mais aussi pour 
nous en tant que Congrégation. Pouvoir se dire : nous 
ne sommes pas restés sur le bord de la route, nous avons 
regardé le problème en face et nous avons fait ce que nous 
devions faire. Nous avons fait confiance aux commissaires 
de la CRR et nous avons construit avec eux une réponse la 
plus juste possible. 

En même temps, pendant ces différents mois j’ai été 
attentif à la manière dont les frères vivaient cela. J’ai 
tenu mon Conseil de Province régulièrement informé, je 
leur ai demandé leur avis à chaque étape. Et j’ai informé 
les frères sur ce que nous faisions avec la CRR. J’ai veillé 
également à ce que l’on se détache des craintes comme 
celles-ci : « attention à notre réputation, attention à ce 
que la presse va raconter ; ça sera à notre désavantage ». 
J’ai essayé d’expliquer aux frères que ce n’était pas ainsi 
qu’on allait sauver la réputation de la congrégation mais 
bien en essayant de faire le maximum pour regarder la 
réalité en face, sans crainte, avec responsabilité. C’est 
évidemment un exercice quelquefois compliqué. Mais je 
crois qu’il faut rentrer dans cette démarche : des Frères 
ont agressé sexuellement des enfants et des jeunes ; 
notre Institut est responsable ; nous devons réparer. 
Au début, j’aurais préféré rentrer tout de suite 
dans une situation d’écoute, de compassion, mais 
j’ai vite compris que ce n’était pas si facile parce 
que je n’étais pas dans la bonne position. C’était 
moi qui avais agressé telle ou telle victime, « moi » au 
sens de l’Institution, du collectif. Comme Provincial 
je représente bien ce moi collectif. Alors oui, cela est 
compliqué à porter. Des frères m’ont dit : « J’espère que 
tu te fais aider, que tu ne portes pas cela tout seul ». Quand 
je rencontre une victime, souvent je me dis : je suis le 
coupable parce que je représente l’institution dans laquelle 
il y avait ce frère qui l’a agressé. C’est évidemment une 
démarche difficile, mais elle est indispensable pour avoir 
un juste positionnement vis-à-vis de la personne qui 
vient vers nous. 

QUEL RETOUR D’EXPÉRIENCE AVEC LA CRR ?

6



Et le retour des victimes, à la fin de toute la démarche 
entreprise, peut être surprenante. J’ai reçu une lettre 
d’une victime que je trouve très belle. Nous avions vécu 
avec elle un temps mémoriel de reconnaissance de ce 
qu’elle avait subi, et quelques temps après elle m’écrit : 
« Je vous suis très reconnaissant mais je peux imaginer que 
ceci est un fardeau pour vous ; si je peux me permettre, de 
façon très humble, ne portez pas ce fardeau de manière trop 
importante, voyez les belles choses que vous avez faites et que 
vous ferez encore et n’oubliez jamais que la vie est belle … »

Cette personne était allée sur la tombe du frère qui 
l’avait agressée et elle lui avait pardonné. Elle m’a écrit 
plus tard : je lui ai pardonné ; c’est grâce au commissaire 
qui m’avait accompagné tout ce long et douloureux 
chemin et à ma famille. Aujourd’hui cette personne 
est en train de se reconstruire. J’ai compris alors qu’il 
fallait maintenant que je m’efface. Ça aussi c’est une 
disposition importante. Après l’accompagnement avec 
une victime il y a un moment où on doit s’effacer. Ce 
n’est pas nous qui sommes premiers dans l’affaire, c’est 
la victime.

Evidemment, j’ai pu puiser dans les paroles et les écrits 
des fondateurs de notre Congrégation les ressources 
spirituelles et les enseignements à la source de notre 
charisme. Pour nous, il s’agit de donner une éducation 
qui permette aux enfants et aux jeunes de se construire 
eux-mêmes dans la confiance ; qui les aide à épanouir 
toutes leur potentialités ; à grandir dans un climat de 
respect et d’estime d’eux-mêmes, dans la joie.  
C’est pour cela que j’ai eu à dire à 70 laïcs, chefs 
d’établissements de la congrégation : « Au nom de la 
Congrégation, je vous le dis aujourd’hui : j’ai honte de 
vous dire que nous avons eu des frères qui ont commis des 
agressions sexuelles sur des enfants et des jeunes » ;  il y a 
eu un grand silence dans la salle,  « je vous le dis parce que 
c’est vrai et parce que nous devons mettre l’enfant au centre 
de tout. Et cela fait encore plus mal de voir que des frères, 
il y a 30, 40 ans ou plus, ont été des pervers et ont posé des 
actes inqualifiables sur des enfants ». Cela, je devais le dire.

Cette crise change peu à peu des choses au niveau de 
la Province.
Nous sommes 130 frères dans la Province dont peu, 
maintenant, sont encore en contact avec des enfants et 
des jeunes dans l’enseignement et l’éducation. 
Et nous avons 70 établissements scolaires confiés à des 
laïcs et il nous revient d’être extrêmement attentifs. Au 
début j’ai senti qu’il y avait une crainte parmi les laïcs de 
nos établissements : « Faut-il en parler ? Et comment ? » 
Aussi, nous avons créé une équipe mixte de laïcs et 
de frères pour parler précisément de ces questions, en 
lien avec les directions diocésaines de l’enseignement 
catholique. Nous avons mis ces questions de formation, 
d’écoute, sur la table. Nous avons créé une petite cellule 
de veille et d’écoute. Mais le chemin est encore long pour 
faire face aux risques. 

Avant de prendre la décision de travailler avec la 
CRR, je suis allé voir les frères, je leur ai beaucoup parlé. 
Je leur ai expliqué que ce n’était pas en nous repliant sur 
nous-mêmes, en ayant peur, que nous allions trouver 
la meilleure solution. C’est la peur qui nous empêche 
d’avancer. J’ai essayé d’être le plus persuasif possible. On 
ne gagne rien en essayant de se cacher. 
Les frères ont progressivement pris conscience de cela. Le 
fait de cacher les choses, ou de ne pas vouloir les regarder, 
cause des dégâts beaucoup plus importants. Il faut oser 
affronter la vérité. Nous ne sommes pas fiers, nous 
reconnaissons les fautes commises, nous savons que cela 
existait chez nous, nous ne sommes ni meilleurs ni pires 
que les autres : c’est la vérité et c’est ainsi que les gens 
vont pouvoir nous faire à nouveau confiance. 

Je voudrais ajouter un mot à propos de la CRR comme 
tiers de justice :
Il peut y avoir de notre part une crainte à considérer 
la mission de la CRR sous l’aspect du tiers de justice. 
Je dois dire que je n’avais pas réalisé au début que cela 
pouvait être un problème. En y réfléchissant je me suis 
dit qu’effectivement la CRR tenait ce rôle. A dire vrai j’ai 
trouvé très éclairant ce qu’Antoine Garapon a expliqué à 
ce sujet. En résumé :  il y a un agressé et un agresseur et ils 
ne sont pas au même niveau. Je me retrouve totalement en 
cela. Nous sommes, je suis l’agresseur qui doit descendre 
de son piédestal et qui doit se faire petit ; se faire petit 
pour rentrer vraiment en relation avec la victime, et 
pour que celle-ci puisse s’élever et se lever de nouveau. 
Et donc ce n’est pas possible de prétendre écouter, moi 
tout seul, d’égal à égal, une victime. Et je trouve donc 
très utile le rôle de tiers de justice de la CRR. Je me 
souviens d’une victime qui m’a dit : « Je ne remercie pas le 
Provincial. Je remercie l’homme ». 

Dans beaucoup de cas, je n’ai pas rencontré moi-même 
la victime, ce sont les commissaires qui l’ont rencontrée. 
Je ne l’ai vue qu’à la fin du processus. Dans d’autres cas, 
ce fut l’inverse mais j’ai toujours observé combien fut 
important le travail que les victimes ont pu faire avec 
les commissaires. J’ai pu voir toute l’importance de 
ce travail fait par les victimes avec les commissaires 
afin qu’ils puissent ensuite me rencontrer. Je trouve 
que l’attitude, le rôle, de la CRR est juste. Moi, je rentre 
en relation avec la victime par le canal de la relation de 
la CRR avec la victime. Ainsi je respecte profondément la 
démarche de la victime.

Pour terminer, je voudrais dire un mot sur l’importance 
d’une réparation financière. Au départ, je me posais 
des questions sur ce point. Et puis j’ai vu combien c’était 
important pour les victimes. « Ça y est la congrégation a 
fait un pas ». Avec la réparation financière vérité est faite. 
Jusque-là, on risquait de se contenter de bonnes paroles, 
mais là il y a un acte de posé, concret et conséquent. 
C’est pour cela que je n’ai jamais voulu faire attendre le 
versement une fois la décision prise et le protocole signé. 

7



Orthodoxes

Regards  
croisés

Par Antoine Arjakovsky, Historien, directeur de recherche 
au Collège des Bernardins

Le travail de la Commission Reconnaissance et 
Réparation est essentiel. Faisant suite à la publication 
du Rapport de la CIASE, la création de la CRR a ouvert 
une étape-clé. La méthode même de la CRR fondée tout 
d’abord sur l’écoute des victimes et la libération de leur 
parole est déterminante.

En tant qu’historien, je considère que c’est en racontant 
des histoires que l’on peut arriver à guérir. Raconter 
pour libérer, se raconter pour se libérer. Être écouté pour 
se libérer. C’est ainsi que l’on peut purifier des situations 
si complexes et soigner. Reprendre le récit, c’est la clé 
de la libération.  C’est ce que l’on comprend – dans un 
autre domaine - à travers l’ouvrage « Le Syndrome de 
Vichy » de Henry Rousso où l’on voit bien tout le travail 
nécessaire de la mémoire pour se libérer d’un passé qui 
ne passe pas. L’approche de la CRR en donnant la parole 
à la victime lui permet de se libérer, de se relever.

Une telle entreprise – rapport CIASE, création de la 
CRR et de l’Inirr – n’a pas été engagée à ce jour par les 
Eglises de tradition orthodoxe. La démarche avait juste 
été esquissée lors du Concile panorthodoxe de juin 2016 
en Crète. Ce concile était attendu et espéré comme une 
sorte de Vatican II. Hélas il fut sabordé par le patriarcat 
de Moscou. Mais il posait le consensus sur la réalité 
du phénomène d’emprise notamment dans le monde 
orthodoxe russe et roumain.

Le rôle des « Startsis » - prêtres ou moines – sortes de 
« sages » fréquemment consultés par des fidèles et qui 
abusent souvent de leur position pour entrer dans 
l’intimité de la vie et des consciences des personnes fut 
notamment dénoncé lors de ce concile mais tout cela, 
hélas, ne fut pas suivi d’effet. Contrairement au génie 
catholique ou face à un problème on essaie de trouver 
une solution, rien n’a été mis en œuvre dans le monde 
orthodoxe. Et pourtant les abus existent réellement 
mais sont étouffés. Ainsi, l’archidiacre Andrei Kouraev, 
professeur à l’Académie Saint Serge, l’une des figures 
les plus actives de l’Église orthodoxe russe, et l’un des 
principaux opposants à de nombreux représentants 
éminents du clergé de l’Église orthodoxe russe, a été 

renvoyé de l’Académie de théologie de Moscou pour 
avoir notamment dénoncé les abus d’évêques sur de 
jeunes séminaristes.

Dans le monde orthodoxe on est au courant des 
problèmes mais il n’y a pas eu de démarche de pardon 
des Eglises et pas de processus de lutte contre les abus 
analogue à ce qui est très entrepris en France.
Il faut noter que l’organisation de l’Eglise et des 
Eglises orthodoxes est très différente de celle de 
l’Eglise catholique. Par exemple il y a des monastères 
et différents rites mais il n’y a pas de congrégations. 
Et c’est autour de la figure de l’évêque que les choses 
s’organisent avec beaucoup de verticalité.

Il est intéressant d’observer que dans l’Eglise Gréco-
Catholique - Eglise catholique de rite byzantin rattachée 
à Rome - où le mariage des prêtres est autorisé, il y a 
véritablement moins de scandales. 

Je veux faire aussi une analogie entre la méthode de 
la CRR et ce qui avait été établi en 1995 en Afrique du 
Sud avec la Commission Vérité et Réconciliation (CVR) 
pour faire la lumière sur les violations des droits de 
l’homme commises entre 1960 et 1994 sous le régime 
de l’apartheid. La recherche de la « vérité » sur les excès 
du passé fut une étape clé pour amorcer le processus 
de réconciliation en Afrique du Sud. Cette justice 
transitionnelle autour de la Commission Vérité et 
Réconciliation voyait les agresseurs écouter les victimes, 
arriver parfois à demander pardon et à recevoir alors un 
pardon.

D’ailleurs, dans un autre domaine, on peut espérer 
que une fois l’État de droit rétabli un jour en Russie 
les citoyens russes puissent libérer leur parole et 
demander à l’Etat, mais aussi aux simples citoyens, 
qu’ils reconnaissent  les crimes commis sous le régime 
communiste depuis tant d’années.

Jean-Paul II pointait bien qu’il ne peut y avoir de paix 
sans processus de justice et de vérité – « de la justice de 
chacun nait la paix pour tous » - .

8



La doctrine sociale de l’Eglise nous rappelle que l’on ne 
peut dissocier la paix entre les Nations de la justice et de 
la vérité.

En matière de prévention des abus, la place de la 
formation est déterminante évidemment ; le rôle et la 
place des femmes dans l’Eglise devrait être renforcé 
ainsi que le rôle des laïcs. Quant aux laïcs c’est aussi 
à eux de se former et de trouver la juste distance dans 
leur relation avec les clercs et de ne pas sacraliser 
excessivement les figures ecclésiales ou les « bergers ». Il 
y a là un enjeu de formation théologique bien sûr.

Je veux souligner enfin que les organisations membres 
de Promesses d’Eglise ont bien entendu l’appel lancé 
par le pape François dans sa Lettre au Peuple de Dieu 
du 24 août 2018 : « Il est nécessaire que chaque baptisé 
se sente engagé dans la transformation ecclésiale et 
sociale dont nous avons tant besoin » et que la charte de 
Promesses d’Église stipule que avec le Pape François, 
les organisations membres de Promesses d’Eglise 
considèrent que « Dire non aux abus, c’est dire non, de 
façon catégorique, à toute forme de cléricalisme ».

La Fédération Protestante de France (FPF)[1] vient de 
publier une brochure sur Les violences sexuelles et 
spirituelles destinée à alerter ses Eglises membres sur le 
phénomène [2]. Les protestants aussi, serait-on tenté de 
dire. Cela d’autant que la CIASE n’a traité que les abus 
recensés au sein du catholicisme en France. 
Oui, les Protestants aussi !
Le document de la FPF n’est pas un rapport, exposant 
l’ampleur du problème, son traitement par la 
reconnaissance et les moyens de réparation des Victimes. 
La brochure vise essentiellement la prévention. En 
présentant quelques témoignages sur les abus. La 
structure du manuel s’en ressent. L’état de la situation, 
son analyse et l’éclairage théologique, une série de 
recommandations : voilà le contenu du document, dont la 
partie réflexive est la plus détaillée. 

Quelques passages pour illustrer ces trois parties de 
l’étude :
« Dans les moments où le désespoir me submergeait, il puisait 
dans la Bible…dans les psaumes ou les histoires de Jésus.
(…) …, après il a pris mes mains et les à caressé. ‘ Regardez 
comment Dieu vous a créé belle ! » La femme abusée 
termine : « Le pasteur m’a assurée sans cesse qu’il ne voulait 
que me faire du bien (…) Et j’étais de plus en plus redevable 
parce qu’il m’accordait tant de temps et d’attention » [3]. Ce 
témoignage est suivi d’un autre, concernant un ancien 
responsable de scouts. Un repris de justice pour abus sur 
les enfants, de nouveau à l’œuvre au sein d’une autre 
paroisse. « C’est la même mécanique que le placement de 
prêtres pédophiles d’une paroisse à l’autre. »

Le chapitre consacré à la réflexion théologique et 
éthique présente  une belle articulation entre la violence 

FACE AUX ABUS SEXUELS : LES PROTESTANTS AUSSI ?
spirituelle et sexuelle. Bien étayé, le parcours est riche, 
plein d’enseignements pour le grand public. Qu’apporte-
t-il cependant  quant à la conversion de cette double 
violence, hormis la mise à distance critique ?
Dans la partie finale, les recommandations répondent à  
cette question. Victimes, communautés, agresseurs sont 
proposés aux soins pastoraux et psychologiques. Avec le 
souci de «  trouver les mots pour [dire] l’indicible ». L’enjeu 
étant la restauration de la confiance et le pardon. L’accueil 
de l’abuseur est envisagé sans tabou…[4] Un vrai défi. La 
prévention doit-elle être une modalité de la crédibilité de 
l’Eglise ?

La conclusion du document incite à aller plus loin dans 
le questionnement. Le moteur des abus serait-il dans la 
forme de gouvernance ou le statut  d’ecclésiastiques ? 
L’autorité religieuse, ressentie souvent comme de 
l’autoritarisme dans l’Eglise catholique, la transparence, 
la place des femmes, une certaine compréhension de 
l’« obéissance », du « don de soi », le célibat, etc. : tout est 
mêlé dans l’imaginaire de beaucoup. 

Par Philippe B. Kabongo-Mbaya, membre de la CRR 

[1] La FPF est une plate-forme des Eglises protestantes et évangé-

liques créée en 1906 afin notamment de représenter le protestan-

tisme après la séparation des Eglises et de l’Etat à la suite de la loi 

de 1905.

[2] « Les violences sexuelles et spirituelles dans le protestantisme », 

janvier 2023, 64 pages. Travail de la Commission éthique de la FPF, 

consultable sur www.protestants.org 

[3] Les mentions en italiques sont des citations 

Protestants

9



Les Eglises protestantes seraient-elles à l’abri ? Si à 
proprement parler le pasteur n’est pas le « curé », rôle que 
joue un Conseil, le pasteur est-il pour autant épargné de 
la tentation de gourou ? La dérive est bien connue au sein 
du monde « évangélique » et  pentecôtiste. Au reste, la 
question de « violence systémique » se distingue en tout 
cas de  celle de l’ampleur des abus.   

Un travail théorique plus complet pourrait mieux préciser 
le rapport entre l’« emprise » et la « fascination ». La 
société est affectée par la réalité « profane »  de l’inceste. 
Comment rendre compte de ce même phénomène, 
s’agissant de  sa manifestation à coloration « sacrée » dans 
les Eglises » ? L’indignation médiatique, fort légitime, ne 
devrait pas se réduire au buzz, mais interpeler d’abord 
sur ces questionnements de fond en même temps qu’elle 
relaye la souffrance des victimes. 

Les experts de la FPF sont au courant du travail de la 
CIASE, ses résultats et les suites. Or, nous n’avons pas 
encore assez de recul permettant une meilleure analyse 
des mécanismes des abus comme la recherche des digues 
à y opposer.  
Scoutisme, relation d’aide… : les témoignages retenus 
dans l’étude de la FPF rejoignent les cas parmi les plus 
fréquents en milieux catholiques. 
Il serait illusoire de penser que les différences 
confessionnelles déterminent  la fréquence ou  l’étendue 
des agressions sexuelles, leur impact sur les vies !    
 

[4] Ce chapitre est particulièrement intéressant. 

États-Unis
Par Dr. Massimo Faggioli, Historien de l’Eglise et théologien, 
Professeur titulaire de théologie historique au département de Théologie 
et d’études religieuses de l’Université Villanova (Philadelphie, USA).

Comme je l’ai écrit dans divers articles et ainsi que je 
l’enseigne aux étudiants de mon cours sur la crise des 
abus dans l’Église catholique, le rapport de la CIASE de 
2021 est l’un des jalons de cette histoire du fait de son 
ampleur, de sa méthode et de son analyse du phéno-
mène. Le rapport de la CIASE montre clairement qu’il 
existe toujours un problème urgent de prévention et de 
répression des abus dans l’Église, et il fait progresser de 
manière significative notre compréhension de la nature 
multiforme de ce phénomène.

L’une des caractéristiques uniques du rapport de la 
CIASE est son point de référence éthique et méthodolo-
gique, centré sur l’écoute des victimes et des survivants 
comme point de départ. C’est un rappel de la nature 
transformatrice, au niveau de l’empathie mais aussi co-
gnitif, de tout effort sincère pour étudier et comprendre 
la crise des abus dans l’Église catholique. Je peux en 
témoigner non seulement en tant qu’universitaire, mais 
aussi en tant que professeur d’université et en tant que 
parent de jeunes enfants qui fréquentent une école et 
une paroisse catholiques ici aux États-Unis. 

Il est clair que le passé n’est toujours pas révolu en matière 
d’abus sexuels, comme le prouve le rapport de la CIASE.

L’Eglise institutionnelle fait le point sur la situation 

actuelle, mais il n’est pas du tout évident qu’elle puisse 
proposer des solutions rapides pour l’avenir. Le rap-
port de la CIASE ne s’adresse en effet pas uniquement 
à l’Église hiérarchique, mais soulève des questions 
théologiques et religieuses qui doivent être abordées par 
l’Église institutionnelle, mais aussi par les législateurs, 
les universitaires, les intellectuels et la sphère publique.

Pourtant, la question de savoir ce qu’il faut faire pour 
les victimes/survivants et comment le faire en tant que 
communauté chrétienne et ecclésiale - une fois que les 
rapports scientifiques et la justice ont fait leur travail - 
continue de rester à l’arrière-plan pour de nombreuses 
raisons. C’est pourquoi le travail innovant de la CRR 
- « Commission Reconnaissance et Réparation « - est 
important car il propose quelque chose qui est encore 
largement absent de l’attention des acteurs clés (l’église 
institutionnelle, la communauté savante/académique, la 
justice séculaire et les médias). 

Comme l’indique l’énoncé de mission, la CRR s’inspire 
de la justice restaurative ou réparatrice afin d’offrir une 
nouvelle approche. La CRR propose un processus de 
justice et de réparation des violences subies, lorsque 
la justice pénale ne peut plus intervenir, en raison du 
décès de l’auteur, de la prescription ou de la rigidité de 
ses procédures et qualifications. Il s’agit d’une tentative 

10



de combler le fossé entre ce que nous savons en termes 
de faits (et nous en savons aujourd’hui beaucoup plus 
que dans les phases précédentes de l’histoire de la crise 
de la maltraitance) et ce que nous pensons devoir faire. 
La reconnaissance signifie plus que le «savoir», et la 
réparation signifie plus que le «paiement» en termes de 
règlement des cas. Aussi importants et nécessaires que 
soient la connaissance et les règlements, d’un point de 
vue chrétien et humain, ils ne peuvent remplacer un 
effort plus profond pour guérir les blessures autant que 
possible. 

Cet effort est important car il signale que les approches 
purement intellectuelles et juridiques de la crise des 
abus ne seraient qu’une blessure de plus, après les 
abus eux-mêmes et après la négligence de l’Église. Ce 
processus a très peu de parallèles, également parce 
que d’autres systèmes juridiques séculiers/civils ont 
préféré la voie de l’extension de la prescription d’une 
manière qui rend plus difficile d’imaginer un processus 
de reconnaissance et de réparation comme celui choisi 
par la CRR. La question des réparations revêt en effet des 
aspects très différents selon les systèmes ecclésiastiques 
et constitutionnels, les sensibilités religieuses et les 
philosophies morales qui sont à la base de divers 
systèmes sociaux, politiques et ecclésiaux. 

C’est une des raisons pour lesquelles cette approche 
n’est pas possible, pour le moment, dans d’autres Eglises 
catholiques, comme par exemple aux Etats-Unis. Déjà 
en 1985, dans l’un des premiers rapports (confidentiel à 
l’époque) analysant la situation créée par les premiers 
cas en Louisiane rapportés par la presse, Tom Doyle 
et Ray Mouton parlaient de «l’âge des litiges» dont 
l’Eglise fait partie. Outre les considérations juridiques 
et financières, la culture du litige a eu un impact sur 
la manière dont l’Eglise agit - non seulement dans sa 
relation avec le monde, mais aussi avec ses propres 
membres.

Regarder la crise des abus dans l’Église catholique 
est, à sa manière tragique, comme regarder à travers 
un kaléidoscope qui montre tant d’aspects différents 
dans la communauté chrétienne mondiale. Au-delà 
de la question juridique, il y a aussi une question 
d’ecclésiologie, de l’idée même que nous nous 
faisons de l’Église, à laquelle il faut réfléchir. L’effort 
de construction d’une culture et d’un système de 
reconnaissance et de réparation a des conséquences 
théologiques et ecclésiologiques profondes. 

Cet effort peut servir d’exemple pour aider l’Eglise à 
comprendre quelque chose de spécial à propos des ordres 
et des communautés religieuses : leur rôle est souvent, 
dans la vie de nombreux catholiques, d’être la porte 
battante de l’Eglise - au sens figuré -, c’est-à-dire de 
rencontrer les gens sur leur chemin vers l’Eglise et sur 
leur chemin depuis l’Eglise. Cet aspect «porte battante» 
est encore plus crucial dans le contexte de la crise des 

abus dans l’Église catholique.

Ce que nous savons et comprenons de la crise des 
abus ne cesse de changer, année après année, cycle 
d’informations après cycle d’informations. Le message 
le plus important de la CRR est que l’Église ne doit 
pas se contenter de se souvenir des victimes d’abus 
dans une commémoration vide de cette tragédie, mais 
doit s’orienter activement vers un type d’engagement 
différent et proactif qui ne peut pas se substituer, 
mais ne peut pas non plus s’appuyer sur des moyens 
uniquement juridiques.

Retrouver la version anglaise de l’article sur le site internet 
de la CRR.

11



Analyse d’historien

Doit-on s’affranchir d’une compréhension trop étroite 
des notions de « reconnaissance » et de « réparation » ? 
En tout cas, c’est là un des choix de la CRR, où il nous 
apparait qu’une pleine reconnaissance de cette violence 
de masse qu’ont été les abus sexuels au sein de l’Eglise 
de France passe aussi par la recherche scientifique. 
Elle seule semble susceptible d’offrir la garantie 
d’une compréhension profonde de ce qui s’est joué 
dans ces abus ; elle seule semble capable de créer les 
effets d’intelligibilité que l’on est en droit d’attendre, 
dans l’après-coup de cette catastrophe. Car c’est 
d’une violence de masse dont nous parlons, avec pour 
spécificité qu’elle s’est produite à bas bruit, sur une 
longue période, au sein de notre propre société, et alors 
que les perspectives de réparation judiciaire paraissent 
infimes, du fait des mécanismes de la prescription. Ainsi 
importe-t-il, à travers une mobilisation des sciences 
sociales, de comprendre en profondeur le phénomène : 
sans elle, et quelles que soient les mesures prises, les 
risques que le désastre se perpétue restent élevés.

Précisément, il se trouve que l’attention de plusieurs 
membres de la CRR, à commencer son président lui-
même, s’est fixée précocement sur une spécificité 
importante de ces abus sexuels perpétrés au sein de 
l’Eglise catholique, par comparaison avec des abus de 
même nature tels qu’ils se sont déployés dans d’autres 
institutions françaises : il s’agit de ce que le « Rapport 
Sauvé » a appelé les pratiques de « dévoiement du 
sacré » qui, dans un très grand nombre de cas, ont été 
mises en œuvre par les « perpétrateurs » et qui ont 
accompagné leurs abus sur les victimes (j’emploie à 
dessein ce terme de « perpétrateur », issu de la littérature 
sur les violences de masse, car toute euphémisation, ici, 
constitue un obstacle cognitif et interprétatif). D’autres 
expressions, ici, seraient d’ailleurs envisageables, comme 
« manipulation du sacré », ou encore « subversion du 
sacré », par exemple. 

Mais en tout état de cause, passer à côté de ce processus 
de dévoiement du sacré, c’est s’exposer à passer à côté 
également de l’ « agency » des perpétrateurs, de leur 
« agentivité » pour employer sous la forme française une 
terminologie actuelle de la sociologie pragmatique. Ou 
encore, si l’on préfère, à côté de leurs manières et de 
leurs raisons d’agir comme ils l’ont fait.

Par Stéphane Audoin-Rouzeau, Directeur d’études (EHESS), 
membre de la CRR 

LES ABUS SEXUELS DANS L’EGLISE DE FRANCE ET LA 
CONVOCATION DU SACRÉ.

Afin d’éviter de mettre trop à distance le sujet dont nous 
parlons ici, il n’est que de lire certains témoignages 
publiés dans De victimes à témoins : 

« Une fois par mois, j’allais rejoindre le père *** dans le 
couloir de la salle paroissiale. C’est alors qu’il me faisait 
mettre à genoux, tête baissée, et lui était sur une chaise. 
Il avait une soutane noire, ma tête était juste à la hauteur 
de son sexe. J’avais 7 ans. Pendant que je disais ce que je 
pensais avoir fait de « pas bien », je l’entendais faire des 
bruits que je trouvais bizarres, je voyais des mouvements 
sous sa soutane, là où était une de ses mains, tandis que 
l’autre était posée sur ma tête et la tenait penchée. Je 
sais aujourd’hui qu’il se masturbait pendant que je me 
confessais à lui. Et ensuite, de cette main qui me tenait la 
tête, il me donnait l’absolution, le sacrement du pardon. 
Plus tard, alors que j’avais atteint 8-9 ans, au cours 
de plusieurs de ces séances, il m’a mis la tête sous sa 
soutane et obligée à lui faire une fellation. Et ensuite, 
de cette main qui me tenait la tête, il me donnait 
l’absolution, le sacrement du pardon. […] Je l’appelais 
“père“, pour moi, il représentait l’autorité, la loi de Dieu. 
Moi qui suis enfant de Dieu par mon baptême. Par ses 
actes, il a transgressé l’interdit de l’inceste et le cadre 
posé par l’Eglise institution. »

Les effets de sidération et d’indignation qu’un tel texte 
suscite chez le lecteur – texte qui n’est nullement 
isolé, d’ailleurs : trois cas de dévoiement du sacré sont 
ainsi publiés dans le petit livre dont ce témoignage est 
tiré – rendent certes difficile le respect de la fameuse 
injonction de Marcel Mauss dans le cadre de toute 
démarche en sciences sociales : « Ne pas s’étonner, ne 
pas s’indigner. » Il le faut, pourtant, si l’on veut, ensuite, 
tenter d’analyser.

Comme on peut le voir avec l’exemple qui précède, ce 
dévoiement du sacré ne constitue pas un « à côté » de 
l’abus sexuel ; il en est constitutif, même si, en fonction 
des perpétrateurs et de leurs victimes, il peut prendre des 
formes différentes et suivre des protocoles également 
différents (mais dont la répétition, de la part de chaque 
« abuseur », est néanmoins frappante : une forme de 
ritualisation de ce même dévoiement semble bien à 
l’œuvre ici). 

12



Si cette dimension des abus sexuels n’a nullement 
échappé au « Rapport Sauvé », celui-ci ne s’est pas 
avancé très loin du côté des interprétations possibles. 
Sans doute n’était-ce d’ailleurs pas sa mission, centrée 
sur la création d’ « effets de connaissance » plutôt que 
sur celle d’ « effets d’intelligibilité ». Pour autant, peut-
être n’est-il pas interdit, à ce stade, de proposer quelques 
hypothèses interprétatives destinées à être travaillées 
ensuite par des enquêtes véritables. Hypothèses qui, 
empressons-nous de le souligner, ne s’excluent sans 
doute pas les unes les autres mais peuvent se combiner, 
s’additionner, se renforcer mutuellement. C’est sous 
une forme volontairement interrogative que nous les 
avançons ici.

Ce dévoiement du sacré est-il une manipulation, une 
mobilisation sacrale destinée à soumettre les victimes, 
à leur interdire toute révolte, toute forme de refus ? 
Il s’agirait alors d’une simple tactique perverse, en 
somme : c’est à cela sans doute que l’on songe le plus 
spontanément, d’autant que, toujours, la vulnérabilité 
des victimes (enfants ou adultes) a fait de ces dernières 
des proies faciles à soumettre. On touche ici à une 
conception très instrumentale du dévoiement du sacré, 
dont on sent bien qu’elle est trop simpliste pour que l’on 
puisse résumer à cela le modus operandi évoqué ici.

Peut-être peut-on concevoir, corrélée à cette 
recherche d’une soumission de la victime, que cette 
manipulation/mobilisation du sacré ait constitué un 
moyen de légitimation de ses propres abus aux yeux du 
perpétrateur ? Celui-ci, en liant le sacré à l’abus, pense-
t-il effacer la faute commise lors de l’abus lui-même ? 
Pourrait-il donc s’agir d’une pratique de dédouanement, 
de disculpation ?

Mais, sur un mode plus complexe, ne faudrait-il pas 
envisager aussi une fonctionnalité moins directe dans 
la mise en œuvre de tels protocoles ? Se pourrait-il 
ainsi que les perpétrateurs aient eu besoin de mobiliser 
le sacré pour que l’abus puisse s’accomplir ? Pour que 
puissent advenir le passage à l’acte et le déploiement 
de la violence sexuelle à l’encontre de la victime ? Dès 
lors, dans une telle hypothèse, la convocation du sacré 
se chargerait d’une valeur performative avant et pendant 
l’abus. Tout en légitimant dans l’après-coup, peut-être, la 
violence sexuelle ainsi mise en œuvre.

Cette hypothèse conduit à une autre, infiniment pénible 
et particulièrement dérangeante : que le dévoiement 
du sacré, intimement lié à la perpétration de l’abus, 
ait accru la jouissance du perpétrateur lui-même ? 
Là encore, au plan sexuel, s’affirmerait la dimension 
performative, fonctionnelle en quelque sorte, du 
dévoiement sacral. 

Dernière hypothèse encore, celle-ci d’une nature 
différente : ce dévoiement du sacré intimement mêlé à 
l’abus sexuel aurait-il valeur de vengeance dirigée contre 

l’institution d’appartenance, contre l’Eglise elle-même ? 
Serait-il l’expression d’un ressentiment profond – le 
ressentiment, cet aliment essentiel des violences de 
masse… – d’un ressentiment dont l’Eglise serait la cible 
en raison du type d’existence qu’elle aura imposée, 
et dont il se serait alors s’agi de saccager de fond en 
comble ce qui constitue sa raison d’être, sa légitimité 
fondamentale ?

Ce bref inventaire, sous forme d’un très rapide 
questionnement, doit être compris comme un 
encouragement à aller plus loin, à creuser plus avant. 
Sans doute est-il inutile de souligner longuement, ici, 
la difficulté extrême qui s’attache à un tel domaine 
de recherche. En dehors des difficultés d’accès aux 
archives des institutions, un autre obstacle, essentiel, 
se présente en effet : il a trait à la difficulté d’accéder à 
la parole des perpétrateurs. Certes, ces derniers, dans 
le cadre de violences de masse, disent parfois ce qu’ils 
ont fait, dès lors qu’ils sont en mesure de s’exprimer 
dans un cadre approprié. Mais ils disent beaucoup plus 
rarement pourquoi ils l’ont fait, si tant est qu’ils n’ont 
pas réinterprété de longue date leurs motivations afin 
d’euphémiser la gravité de leurs actes. 

Pour ma part, en tout cas, je reste persuadé que si un 
effort de recherche en sciences sociales, dans ce domaine 
comme dans d’autres, n’est pas encouragé par l’Eglise, 
les violences de masse mises au jour dans le rapport 
de la CIASE ont peu de chance de devenir un passé 
définitivement révolu. De longue date, déjà, l’historien 
Marc Bloch nous a appelé à ne jamais cesser de vouloir 
comprendre. Et comprendre se révèle ici un point de 
passage indispensable si l’on souhaite éviter, à terme, 
toute réitération de l’abjection.

13



Isabelle de Gaulmyn, Rédactrice en chef à La Croix, membre du 
conseil d’administration de la CRR, Présidente des Semaines Sociales de 
France, a publié Histoire d’un silence, Seuil, 2016 et Les cathos n’ont 
pas dit leur dernier mot, Bayard, 2020

Libres propos

« ENCORE UNE FOIS, LA VÉRITÉ NOUS RENDRA LIBRES ! »

Dans votre livre « Histoire d’un silence » autour 
de l’affaire du père Preynat, vous écrivez : « Nous 
catholiques, on s’est toujours dit « il ne faut pas 
parler, on va faire du mal à l’église » et finalement 
c’est contre-productif ». Que voulez-vous dire ?

Effectivement c’est la question, le problème, du 
silence. Du silence entretenu pendant si longtemps 
autour de ces questions d’abus. Mais le silence, 
c’est souvent synonyme de mensonge. Or je 
crois profondément que la vérité rend libre. Une 
institution comme l’Eglise – a fortiori l’Eglise, 
grande maison pour tous - ne peut pas tenir sur 
le mensonge. On m’a souvent opposé comme 
argument que, en parlant de ces cas d’abus, on 
allait « abîmer Notre Sainte mère l’Eglise ». C’est 
évidemment une illusion de croire que l’institution 
ecclésiale, humaine, est sainte. 

La vérité nous oblige à réfléchir à la question de la 
confiance. Quelle est la confiance que nous avons en 
l’Eglise si elle ne nous rend pas libre ? On a parfois 
un problème chez les catholiques : obéir à l’Eglise ce 
ne doit pas signifier de se transformer en moutons 
qui suivent sans réfléchir.
Pour autant l’exigence de vérité n’est pas agressive 
ou suspicieuse. 

Il est vrai que le moment que nous vivons est 
particulièrement compliqué pour les catholiques. 
La crise de l’Eglise est douloureuse. Cette crise 
de confiance me ramène à ce que Paul Ricoeur 
qualifiait de pathologie de l’espérance. Elle peut 
toucher, selon lui, les institutions, comme l’Église, 
qui promettent le Salut, que nous interprétons 
mal, ce qui nous conduit à des comportements 
d’obéissance sans esprit critique. Un peu comme les 
idéologies politiques totalitaires. 
Pour revenir à la question du silence, on n’a jamais 
à perdre à parler. Evidemment, il ne s’agit pas de 
parler n’importe comment et sans méthode. A cet 
égard, le rôle de la CRR et son approche sont très 
intéressants qui posent un cadre, une méthode et 
une éthique de l’écoute et de la parole.

À vos yeux y a-t-il des spécificités dans le 
phénomène d’abus de pouvoir ou d’emprise dans 
l’église catholique ?

Disons tout de suite que l’Eglise n’a pas le monopole 
des abus. De nombreux autres lieux sociaux ou 
institutions ont connu ou connaissent ces dérives. 
Ceci posé, il y a sans doute, liée à la spécificité 
religieuse, une manière de justification par le sacré.  
C’est le sacré, souvent l’ordination, mais simplement 
l’institution au sein de laquelle on agit, qui est tordu 
pour justifier telle parole ou tel acte d’agression. 
Ce prétendu caractère sacré a certainement joué un 
rôle dans les abus en Eglise. Comme si le clerc, le 
religieux, était un homme sacré et comme s’il était 
un messager direct de Dieu. Et cela d’ailleurs devait 
être effrayant pour les victimes.
 
Une autre caractéristique soulignée par le rapport 
de la CIASE c’est le fait que l’immense majorité 
des victimes soit de sexe masculin. Cela pose 
évidemment des questions sur la différence sexuelle, 
la vision de l’altérité sexuelle, homme et femmes, au 
sein de l’Eglise. Et était-ce moins grave dans la tête 
des abuseurs d’avoir des relations sexuelles avec 
des garçons, des adolescents, des hommes, plutôt 
qu’avec des femmes ? Question vertigineuse.
La place de l’apprentissage de la sexualité et de 
l’altérité est insuffisante dans les parcours de 
formation des clercs et aussi d’ailleurs des laïcs. 
La morale sexuelle doit être réinterrogée. Un des 
grands chantiers du catholicisme sera de ne pas en 
rester à une morale sexuelle héritée du XIXe siècle, 
pleine d’interdits que l’on finit par transgresser, et 
de la manière la plus violente.
Il y a aussi quelque chose qui a à dire sans doute 
avec le concept de famille.  L’Eglise serait une 
famille. Le prêtre est père. Ce père prêtre. Il ferait 
partie de la famille. Il faudrait lui obéir puisque c’est 
le père. Nous savons que cette posture mal comprise 
et mal placée voire instrumentalisée a pu favoriser 
ou produire des comportements délétères. 

Que pensez-vous de la méthode de la CRR cette 
justice restaurative ?

Plaçant la victime au centre, fondée sur l’écoute, 
cette démarche libératoire qui vise à aider la 
victime à regarder devant elle et à se projeter dans 
un futur possible me semble originale et forte. 
En rétablissant la victime dans sa vérité et en lui 
permettant de reprendre le contrôle de sa vie. 

14



Depuis 2015, et notamment l‘affaire Preynat, la 
grande découverte c’est de partir de la victime, 
de libérer sa parole. Les évêques, les responsables 
catholiques de congrégations ont compris qu’il 
fallait d’abord les écouter, et ensuite les associer au 
traitement des affaires. Est-ce que pour autant la 
victime arrivera à ne plus être une victime ? Nous 
savons hélas, et malgré la libération de la parole, 
que plus de 60 ans après les faits des personnes 
âgées souffrent toujours de manière indélébile de ce 
qu’elles auront vécu. 

On reproche souvent aux médias de souffler sur les 
braises
 Soyons clairs :  rien n’aurait bougé en France - 
comme aux États-Unis ou ailleurs - s’il n’y avait 
pas eu les médias et les associations de victimes 
pour faire pression. Le pape, les papes, les évêques, 
ont évolué sous la pression des médias et des 
associations de victimes, notamment aux Etats-
Unis. Les médias font partie du travail de vérité. 
Alors en France, c’est vrai, l’église est parfois prise 
pour cible. Je crois qu’en réalité, beaucoup vient de 
ce que les médias en général ne connaissent pas 
grand-chose à l’Eglise et du coup, le traitement 
des affaires d’abus sexuels dans l’Eglise peut nous 
sembler, à nous croyants, ne pas tenir compte de la 
complexité du catholicisme. 
Mais en même temps redisons-nous le choc 
médiatique que ce fut, pour tous nos contemporains 
que cette révélation de ces centaines de milliers 
d’abus. Sans doute est-ce aussi le signe que pour 
l’opinion, le rôle des prêtres et religieux est 
important, que l’on en attend beaucoup, et donc 
l’effarement de ce qui s’était passé a été immense. 

Demeurez-vous optimiste pour l’avenir de l’Église ?

Oui.  L’Eglise est de plus en plus mature sur ces 
questions. Le rapport de la CIASE, la création de 
la CRR et de l’INIRR sont des initiatives fortes, 
structurantes, et attestent de du travail engagé au 
sein de l’Eglise. Le travail remarquable réalisé par 
l’Arche pour faire la vérité sur les abus commis dans 
ses communautés et aussi celui fait par les Frères 
de Saint-Jean. L’Eglise de France dans son entier a 
pris le sujet des abus à bras le corps. C’est un travail 
courageux et nécessaire d’accepter cette histoire-là, 
de la reconnaître et de l’affronter. Encore une fois, la 
Vérité nous rendra libres !

VOUS AVEZ ÉTÉ 
SECRÉTAIRE GÉNÉRALE 
DE LA CIASE, 
POURQUOI AVEZ-
VOUS SOUHAITÉ VOUS 
ENGAGER À LA CRR ?

Au sein de la CIASE, au-delà de mes 
fonctions classiques de secrétaire 
générale, je m’étais impliquée dans 
l’appel à témoignages ce qui m’a 
amenée à lire l’ensemble des écrits que 
nous avions reçus. J’ai aussi participé à 
l’audition de personnes victimes. Après 
3 années intenses et humainement 
éprouvantes, j’ai eu besoin de souffler et 
de me mettre en retrait. 
Mais à l’été 2022 une personne victime 
s’est adressée à moi et il m’est alors 
apparu évident que je souhaitais 
contribuer à la mise en œuvre d’une 
des recommandations de la Ciase : la 
réparation individuelle des personnes. 
En effet, l’objet de la Ciase était de 
réaliser une analyse globale, et donc 
collective, sur les violences sexuelles 
dans l’Eglise catholique depuis 1950.Elle 
a mis les personnes victimes au cœur de 
ses travaux mais son mandat n’était pas 
d’instruire les situations individuelles. 
Être commissaire est pour moi la suite 
logique du travail commencé à la CIASE 
et me permet de dépasser le sentiment 
d’inachevé que j’ai pu ressentir à cette 
époque. D’ailleurs, à la CRR j’ai retrouvé  
des dossiers que j’avais eu à connaître à 
la Ciase.
Je suis heureuse que les travaux de la 
Ciase trouvent ainsi, pour partie, une 
réelle concrétisation dans ceux de la CRR. 

Une 
question 
à ...
Sylvette Toche 
membre de la CRR 

15



Reconnaitre la blessure et réparer la personne : au premier 
abord, la mission de la Commission Reconnaissance et 
Réparation semble claire et facile. Il s’agirait de fixer 
le montant de la réparation du préjudice subi, aider la 
personne à assumer le coût financier des soins nécessaires 
et initier des démarches de témoignage, d’excuse, de 
mémoire. En plus de ces actes à visée symbolique, 
la Commission pourrait donc se contenter d’évaluer 
la somme d’argent à verser, pour permettre le suivi 
thérapeutique entrepris ou restant encore à accomplir. 
Son travail s’en trouverait grandement facilité, mais elle 
aurait alors failli à ses responsabilités.

Se souvenir, reconnaître, témoigner, réparer, soigner, 
sont nécessaires mais non pas suffisants. Les mécanismes 
psychologiques d’emprise qui ont conduit à la blessure 
sexuelle sont avant tout délétères non pas pour le corps de la 
personne, mais pour son intimité, son psychisme, son âme.  

Ce que la violence sexuelle détruit n’est pas la santé de 
la personne mais son humanité. Ce qui lui est dénié n’est 
pas le prix de ses soins, de sa sécurité, de sa place dans 
la société, mais le respect de sa valeur d’être humain. 
Ce qui est au cœur de la mission de la Commission est 
cette complémentarité du prix et de la valeur. Le prix est 
quantifiable et peut faire l’objet d’une transaction; la valeur 
est inconditionnelle, sans degré ni partie, comme l’explique 
Emmanuel Kant. Prix et valeur sont indissociables l’un de 
l’autre et sont liés de la même façon que le sont le temps et 
l’éternité : l’un, inaccompli, se mesure, l’autre, accompli, est.

Quantifier une blessure avec des normes, des échelles, des 
recommandations, tout cela permet de donner un prix au 
travail de réparation, mais ne restaure pas, du moins pas 
entièrement, le respect qui est dû à la personne. L’on ne 
peut pas se contenter de réparer l’intégrité physique et 
psychologique de l’être humain sans se soucier de sa valeur, 
pas plus que l’on ne peut se contenter de restaurer cette 
valeur sans se soucier du prix du soin. Vouloir faire l’un 
sans l’autre n’a pas plus de sens que de vouloir apprendre à 
marcher juste de la jambe droite ou juste de la jambe gauche.

Restaurer la valeur sans rembourser le prix n’aboutit qu’à 
une sacralisation de la personne, et la condamne à une 
existence déconnectée du réel. Elle devient un être fictif, 
un ange, un martyr, une icône. Lui dénier son prix, c’est lui 
dénier son existence humaine, et n’aboutit à rien d’autre 
que de la transformer en une abstraction médicale, un 
principe métaphysique, une fiction théologique. L’assigner 
à n’être qu’une pure valeur sans aucun prix, c’est la 
chasser du quotidien du monde terrestre, se débarrasser 
d’elle à grand coups de bons sentiments.

Un vieil adage médical nous rappelle que le prix ne doit 
pas être un obstacle aux soins. L’obstacle n’est pas celui 
de la disponibilité des ressources nécessaire, mais celui de 
la difficulté à combiner le prix et la valeur d’un processus 
thérapeutique, qui doit aussi bien réparer l’enveloppe 
charnelle que restaurer l’essence humaine.

L’œil du psy 
Guillaume Monod
psychiatre, pédopsychiatre, docteur 
en philosophie, spécialisé en éthique 
médicale et membre de la CRR
 

Chiffres clés 
de la CRR
au 15 mars 2023

680

361

319

188

122

47

19

173

6,2 M

64

36 600 €

Nombre de saisines

Nombre de demandes 
déjà instruites

Nombre de demandes en 
cours d’instruction

Demandes clôturées sans 
réparation

Demandes redirigées 
vers INIRR

Demandes où la CRR 
n’est pas compétente

Simples témoignages

Nombre de 
recommandations émises

Montant total des 
recommandations 

Nombre de protocoles 
signés

	 Montant par 		
 	 recommandation en 
 	 moyenne

Profil des personnes victimes 
qui saisissent la CRR

92% des personnes victimes ont plus  	                
               de 50 ans 
	
79% des agressions ont été commises
               entre 1950 et 1980
		
89% des victimes étaient mineures au 
               moment des faits 

   • 70% hommes et 30% femmes		
	
   • 62% des victimes avaient moins de 12 ans 	
				  
   • 63% des faits ont eu lieu dans des écoles 

11% des victimes étaient majeures dites 
« vulnérables » au moment des faits  

   • 72% de femmes et 28% d’hommes

Personnes mises en cause 

Les personnes mises en cause sont à 99% 
des  hommes. 

	
16



Recettes 
de l’appel 
à dons
« Merci aux différentes congrégations qui 
ont déjà répondu à l’appel à dons pour la 
CRR. À fin mars c’est 200 000 euros qui 
ont été réunis grâce à vous, de la part 
de 49 communautés féminines et de 15 
communautés masculines. Par vos dons 
vous soutenez la mission, la démarche 
et les travaux de la CRR au service des 
victimes mais aussi de vos congrégations 
car ce travail de réparation est collectif et 
libérateur pour tous. »

Anne de Richecour, 
déléguée générale de la CRR

Pastel de 
Marie-Jo CHABANNE,
accompagnée par CRR
    
«Écrire, dessiner ou peindre permet de nommer 
l’innommable. L’auteur de ce pastel a actuellement 70 ans. 
Elle exprime la solitude et la détresse de la petite fille de 
5 ans, qu’elle était, agressée dans l’orphelinat auquel elle 
avait été confiée. »

Anne Manoha, membre de la CRR

Le 29 mars sort le film de Jeanne Herry 
« Je verrai toujours vos visages ». 
Il s’agit d’un film de fiction, dans lequel 
jouent des acteurs de renom, qui retrace 
le parcours d’une médiation restaurative 
et d’une session de rencontres détenus-
victimes.

Informations sur le film et le casting :
https://www.allocine.fr/film/fichefilm_
gen_cfilm=299938.html 

Voici la bande d’annonce :
https://www.youtube.com/
watch?v=YecNA3DW334

Film de Jeanne Herry

Directeur de publication :
Antoine Garapon

Association Reconnaissance et 
Réparation
226 rue du Faubourg 
Saint-Honoré – 75008 Paris

Association régie par la loi du 1er 
juillet 1901
Siren N° 905 201 893
https://www.reconnaissancereparation.
org/

Si vous souhaitez vous désabonner de 
notre newsletter, cliquez >>ici<<.

17

Livre de Jean Humenry 
    
« C’était un crime… Mais je n’ai jamais voulu faire 
pleurer les anges », récit publié chez L’Harmattan – 2023

Jean Humenry est natif des Pyrénées, au pied du Pic 
du Midi. Depuis plus de cinquante ans, il mène une 
carrière de chanteur, d’auteur de chansons pour enfants 
et s’investit dans des projets musicaux, notamment en 
milieu scolaire.

Dans ce récit à cœur ouvert Jean Humenry raconte toute 
une vie passée à fuir, à se fuir, à essayer d’échapper 
au souvenir de l’Ignoble.A lui-même, à sa femme, ses 
enfants, ses amis, Jean Humery a tû ce qui lui était 
arrivé. Il a tout enfoui dans une boulimie de création, de 
concerts, de tournées. Tout enfoui jusqu’à cet AVC en 2004 
à plus de 70 ans. Un AVC comme si tout ce qui avait été 
rentré tout au long d’une vie devait exploser. C’est dans 
l’échange avec une psychothérapeute puis, et surtout, 
avec Catherine, son épouse, que Jean Humenry va alors 
relire le fil de sa vie et arriver à comprendre, dénouer et 
exprimer tout ce qu’il avait retenu jusqu’alors.

« Les mots ne sont pas vains. Ils soignent, ils soulagent, 
ils apaisent ».

https://www.allocine.fr/film/fichefilm_gen_cfilm=299938.html 
https://www.allocine.fr/film/fichefilm_gen_cfilm=299938.html 
https://www.youtube.com/watch?v=YecNA3DW334
https://www.youtube.com/watch?v=YecNA3DW334
https://www.reconnaissancereparation.org/
https://www.reconnaissancereparation.org/
https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSeUftoVEh6bvFmcd62YStxkRPsmovuHbHlaPVsdFHD93wgCwQ/viewform

